
healingwings.net 

新約啟示的基督 

江守道弟兄 

馬太福音-基督是我們的君王 

「亞伯拉罕的後裔，大衛的子孫，耶穌基督的家譜。」(馬太福

音 1 章 1 節) 

「虛心的人有福了，因為天國是他們的。」(馬太福音 5章 3 節) 

「從施浸約翰的時候到如今，天國是努力進入的，努力的人就得

著了。」(馬太福音 11 章 12 節) 

「耶穌進前來，對他們說，天上地下所有的權柄，都賜給我了。

所以你們要去，使萬民作我的門徒，奉父子聖靈的名，給他們施浸。

凡我所吩咐你們的，都教訓他們遵守。我就常與你們同在，直到世界

的末了。」(馬太福音 28 章 18~20 節) 

禱告： 

親愛的天父，我們讚美感謝祢，讓我們有這恩典在祢面前聚會，

敬拜祢，紀念祢的兒子我們的主耶穌基督為我們所成全的。我們的父

阿，為了我們仍能繼續在祢面前讀祢的話，我們實在感謝祢，我們求

祢祝福祢的話，使祢的話活在我們每一個人的生命中發生功效，好叫

祢得著所有的榮耀。我們把這段時間交托在祢手中，深信祢會賜福。

靠我們主耶穌的名。阿們。 

https://healingwings.net/


基督的啟示 

翻開新約聖經，我們就知道開頭四卷叫福音書：馬太福音、馬可

福音、路加福音、約翰福音。這四卷書告訴我們主耶穌的故事，是歷

史性和傳記性的記錄。讀這四卷福音書，我們就認識我們主耶穌的生

活與職事。但是我們必須牢記一件事：我們所接受的聖經是個啟示。

換句話說，聖經要向我們啟示基督。不管是用歷史、傳記、詩歌、預

言，或比喻的方式顯示給我們，目的只有一個：向我們啟示基督耶穌。

因此，我們會發現聖經不僅是歷史，它也是屬靈的。 

我們接觸神的話，一方面固然要讀、要研究，要知道內容是甚麼。

這些知識是重要的。可是，倘若這就是我們從聖經所獲得的全部，那

麼我們就會漏失神的話所以賜給我們的真正原因。原來它是作為一個

啟示賜給我們——就是啟示基督。既然是個啟示，我們就必須把神的

話作為啟示接受下來，不能只視它為歷史，或詩歌，或教訓，或道理，

或儀式，或教條：我們必須接受神的話作為啟示。不錯，我們要知道

那故事、歷史、教訓、教條等等，但除此之外，我們還必須看見基督

耶穌。如果我們看不見祂，只知道故事，只領受教訓的話，那麼就把

神的話賜給我們的真正目的全都漏失了。 

所以我們接觸神的話的時候，必須求主給我們那賜人智慧和啟示

的靈，使我們真知道祂。換句話說，聖經既然是作為啟示賜下來，那

麼就必須接受作為啟示。神啟示基督，這就是啟示。藉著聖經，我們

就要在靈裡看見基督。 

啟示賜下來，就帶出交通。如果不是啟示，就不會有交通。交通

是指擁有共通性。假如是啟示，我們就會與所啟示的有交通。因此，



神的「勞高斯」(LOGOS)必然變成我們的「雷瑪」(RHEMA)。LOGOS 是

指事實、真理、故事情節，是神作為啟示所說過的道。當聖靈在這些

話上再一次吹氣，使它活過來，成為我們每個人眼前真實所經歷的，

那就成了我們的 RHEMA。就是這個原因，我們需要接受神的話作為啟

示，只有如此才會帶出交通，而交通的結果就引起改變。因著神的話

所啟示的事實或人物，我們改變並模成神兒子的形像，這才是神的話

——聖經——真正的目的。願主幫助我們能把祂的話作為啟示，領受

祂的啟示，以致能看見主耶穌。 

新約聖經開頭四卷書是歷史記載，雖然是我們的主耶穌生平的記

錄，但神的目的是要我們不但知道其中的情節，而且要真實看見主耶

穌，使我們認識祂。這是神話語的目的。 

我們首先從第一卷書馬太福音著手。按照年代次序，就是按時間

先後來算，馬太福音並不是最初寫成的福音書。聖經註釋的學者，多

數認為馬可福音是第一本寫成的福音書。可是在神的管理下(我們也

實在相信神有管理的權柄)，當我們翻開新約聖經，第一卷是馬太福

音。 

從人的立場來看，路加福音該放在前頭，因為這是叫我們的罪得

赦免的恩惠福音。我們自覺有罪，知道自己是罪人，需要赦免，需要

神的恩惠，而耶穌基督的福音正是恩惠的福音。我們因信蒙恩得赦，

接受永生。所以從人的立場看，路加福音該放在前面。但從神的觀點，

馬太福音該放在前頭，因為首先我們必須認清基督是我們的君王。神

看福音是國度的福音，我們卻著眼在恩惠的福音。當然這兩者皆是，

但我們人總先從自己開始，我們是多麼以自己為中心，要為自己得恩



惠去享用，往往忘記該以神為中心，要從神的觀點去看福音。那麼神

首先要我們對主耶穌的認識是甚麼？神要我們認識祂是我們的君王。 

基督徒生活如此虛弱，見證如此無效，原因之一是我們接受主耶

穌作我們的救主，只認識祂拯救我們，卻沒有看見並認定祂是我們的

主，是我們的君王。我們接受福音，只是為自己的益處，沒有順從福

音，好叫神的旨意成全。所以打開新約聖經，第一件事神要我們知道

的，是祂的兒子主耶穌基督是君王。整本聖經是要啟示基督，而首先

向我們啟示的——也是我們必須接受的——就是要認識主耶穌是君王。

我再說，這是需要有啟示，聖靈要在我們的靈裡啟示我們。馬太福音

早就寫明瞭，但聖靈必須在我們心裡叫這些話語活過來，使我們能真

正認識主耶穌是君王。 

馬太福音第一節告訴我們：「亞伯拉罕的後裔，大衛的子孫，耶

穌基督的家譜。」整本聖經中只有兩處採用這個方式——「家譜」。

一處是在創世記 5 章 1 節：「亞當的後代………」；另一處就在馬太

福音 1 章 1 節。原來在神眼中只有兩個人：第一個人是亞當，包括所

有從亞當出來的，「在亞當裡眾人都死了」。第二個人是基督，我們

也知道「在基督裡眾人也都要復活」(哥林多前書 15 章 22 節)。 

耶穌基督的家譜是甚麼？「亞伯拉罕的後裔，大衛的子孫。」換

句話說，在這卷福音書一開始，神就見證這耶穌基督是誰和祂的歷史。

誰是大衛的兒子？所羅門。可是所羅門只是個影兒，大衛真正的兒子

是耶穌基督。神對大衛說：「〔你的兒子〕必為我的名建造殿宇，我

必堅定他的國位，直到永遠。」(撒母耳記下 7 章 13 節) 

所羅門建殿，但那個僅是物質的殿；所羅門掌權作王，但他的國



位並沒有存到永遠。因此我們知道所羅門只不過是影兒，是基督的預

表。大衛那個兒子，比大衛更大，祂要建造神真正的居所。基督宣告

過：「我要把我的教會建造在這磐石上，陰間的權柄，不能勝過他。」

（馬太福音 16 章 18 節下）大衛這個兒子的國位永遠長存，祂要掌權，

直到永永遠遠。 

祂也是亞伯拉罕的兒子。誰是亞伯拉罕的兒子？根據歷史，那該

是以撒：可是在創世記 22 章記載神應許亞伯拉罕說：「地上萬國都

必因你的後裔得福。」（創世記 22 章 18 節上）我們知道以撒也不過

是預表，是影兒，那實體是耶穌基督，因為萬國實在只有因基督耶穌

得福。就是這樣，一開始神就把主耶穌呈現在我們面前作為君王；祂

是神所應許的王，是神所應許的大衛的兒子，也是祂所應許的那叫萬

國得福的亞伯拉罕的兒子。 

王受棄絕 

我們讀馬太福音，卻發現相當費解的事情：一方面神一直指證耶

穌是祂的兒子，是祂所立的君王。但同時聖經記載人不斷摒棄耶穌作

王，可見情況相當矛盾。為甚麼人看不見主耶穌是君王呢？ 

事實上，神從萬民中揀選了一個民族，花了好些年日預備這個民

族，目的是讓彌賽亞從他們當中出來。從亞伯拉罕的日子起，到基督

的日子，神預備以色列子民只為了一個原因，就是在日期滿足的時候，

作君王的彌賽亞就來臨。但奇怪的是，當那作王的彌賽亞來到的時候，

以色列人竟然不認識祂是王，反而抗拒祂。因為對王的概念，在人類

歷史中備受曲解。一般人對王的概念，大異于神心意中作王的形像；

因此在王終於來臨的時候，地上甚少人認識祂。 



當時的猶太人對耶穌大失所望。起初的時候他們冀望祂作王，以

為也許祂果真是那作王的，渴望祂扮演這樣的角色：推翻羅馬帝國，

掙脫她的鐵軛，使以色列成萬國之首。可是祂沒有這樣作，叫他們十

分失望，認定祂不是他們心目中的王。所以儘管祂自稱為王，而且是

生下來作王的，他們還是嫌棄祂，因為祂不符眾望。 

當時以色列民中只有很少數的人承認祂是王，就如馬利亞、約瑟、

撒迦利亞、以利沙伯、施浸約翰、西面、亞拿，還有那幾個牧羊人

(這幾個牧羊人很可能有特殊的工作，不是一般的牧羊人。今天學者

們相信他們是供職聖殿的牧羊人，看守那些分別出來要在祭壇上獻上

的羊)；此外還有施浸約翰的門徒中那幾個得著啟示而接受祂的。 

人對王的概念，跟神心意中作君王的，兩者間差別懸殊，以致人

必須有啟示才能認識耶穌是王。 

這不僅是在第一世紀當主耶穌在地上在肉身裡顯現的時候是這樣，

而且一直到如今還是需要啟示。難道你以為沒有啟示你仍可以真正認

識主耶穌是王嗎？當你讀馬太福音的時候，你心裡面可能感到矛盲，

因為雖然主耶穌向你顯明祂是王，但你對祂為王的風格，為王的舉止，

和祂作王的名分，領會得並不深。你可能跟古時的猶太人採取同樣的

態度，認為「祂不太像君王。祂有甚麼建樹？」所以我們必須要有啟

示。 

讀馬太福音，我們實在需要聖靈開啟我們的心靈，神要開我們的

眼睛，使我們看見主耶穌實在是王，但並非人想像中的王。祂是神心

意中的君王，我們就要如此接受祂真正作我們的王。 



王的降生 

加拉太書告訴我們，「及至時候滿足」(加拉太書 4 章 4節)，耶

穌降生。祂「為女子所生，且生在律法以下，要把律法以下的人贖出

來，叫我們得著兒子的名分」(加拉太書 4章 4~5 節)。神看准這該是

主耶穌來降生作王的時候了。但如果你熟悉當日的歷史，你也許會認

為這並不是合適的時機，因為基督耶穌降生的時候，正值希律在猶大

地坐寶座。他不是猶太人，也不是大衛的子孫；坐在猶大國寶座上的

是個以東人；而統治全地帝國的王，是該撒大帝。我們就認為當時情

勢全然不合適，可是在神眼中，時候滿足了，祂兒子該來作王。 

基督並非降生在耶路撒冷。君王或王子，理當生在該國的京城，

可是祂並非在那裡降生，而是生在一個名叫伯利恒的小城。祂出生的

時候，除了幾個從東方來的博士，沒有人注意到祂。這些博士研究星

宿，發現一顆極其明亮的星，他們意識到有一位王要出生了。他們身

為外邦人，或許聽過巴蘭的預言。巴蘭是個外邦先知，曾經預言在猶

大地有星和杖出現，准是有王在那裡出生。他們很自然就前往耶路撒

冷，以為那該是王出生的地方，但是祂出生並不在那裡。 

希律滿心不安，因為他本身是王，但竟然另有一個王生下來。他

把所有的法利賽人和文士召聚，詢他們這位王該生在何處。這些法利

賽人和文士果真是熟諳聖經的學者，馬上就回答說：「在猶太的伯利

恒。」他們怎麼會知道呢？原來有一位猶大小先知——不是大先知—

—說過這段不起眼的預言：「伯利恒以法他阿，你在猶大諸城中為小，

將來必有一位從你那裡出來，在以色列中為我作掌權的：祂的根源從

亙古，從太初就有。」(彌迦書 5 章 2 節) 



這些文士和法利賽人可以背誦神的話。今天我若叫你翻去彌迦書，

不曉得有多少人可以立刻找出來。他們卻不用去費心查閱，老早就知

道。哦！他們實在是知識豐富，但他們有去尋索這位王嗎？沒有！相

反的，他們還是留在老地方，只管心中不安。儘管他們知道，卻沒有

去尋求祂來作他們的王。今天的情況不是一樣嗎？心思上你可能說主

耶穌是王，但在你心靈中有沒有讓祂實際上作你的王？你有把你一生

交給祂，讓祂管治嗎？可見兩者之間的情況是大有分別。 

這王生長在拿撒勒，是位於加利利北方山地的小鎮。祂在那裡生

活了大概有三十年。祂不是在王宮裡長大，也從沒有進過學校受拉比

的教育。祂也沒有神學學位，卻是在神祂的父的學校受教。 

主耶穌年約三十歲的時候，祂要顯示給世人的日子到了，可是當

時並不在皇室設宴的場合，而是在約但河受施浸約翰的浸。 

王受浸 

施浸約翰是施悔改的浸，呼召人悔改，回心轉意，作一百八十度

的改變。你們走的路全錯了；你們是確實篤信宗教——有聖殿，有獻

祭，也有祭司的制度；還有會堂、舊約聖經、摩西五經、猶太教經、

先知書、詩篇。看起來你們都作得很不錯，但事實並非如此，所以你

們要悔改！要回轉！因為天國近了，而你們完全走錯了方向。王要來

臨！你們光是作宗教徒沒有用，要為你們的宗教虔誠悔改，就算不虔

誠的也得悔改，因為王要來了，該是悔改的時候了。 

這位王雖然無須悔改，但祂來受浸。我們的主和父原為一，祂常

得父的喜悅，但祂卻受約翰的浸，藉此向萬民表明自己；祂為世人的



罪獻上自己作祭，就是如此顯明出來。祂是滿了愛心的王，為我們把

自己作為祭獻上，這就是祂的憑證，祂的資格，證明祂是王。祂為王

的身分，不是靠大張威勢去吹噓，而是全靠祂獻上自己為祭得著明證。

祂下到水裡受施浸約翰的浸，表示與世上的罪人同列，把自已獻上當

作活祭。聖經說：當祂從水裡上來的時候，聖靈像鴿子降在祂身上，

也住在祂裡面。 

鴿子是甚麼？你知道麼？鴿子是窮人獻的祭物。窮人沒有能力獻

公牛，甚至羊羔；他們只能獻鴿子。我們的主耶穌無瑕無疵如鴿子把

自己獻給神——是窮人的獻祭，這正是祂表明自己作王的樣式。 

然後聖靈把祂引到荒蕪的曠野，四十晝夜受魔鬼試探。祂在那裡

向仇敵誇勝。在那美麗的伊甸園，就是在最美好的環境中，首先的亞

當抵擋不住試探；主耶穌卻在最惡劣的環境裡，在曠野禁食了四十晝

夜，祂仍能得勝。這正像大衛王如何在以色列人面前出現，他是在殺

死歌利亞那一刻向眾人顯明他是王。我們的主耶穌在曠野四十晝夜受

試探，結果勝過了仇敵。仇敵在祂面前一籌莫展，在祂裡面毫無所有。

主耶穌勝過了仇敵，就向世人證明祂是王。 

呼召人作門徒 

施浸約翰下在監裡的時候，主耶穌就開始認真傳道。當祂走在加

利利海邊的時候，祂開始呼召門徒。祂看見西門彼得和安得烈在海上

撒網，對他們說：「來跟從我！我要叫你們得人如得魚一樣。」他們

就捨下一切，跟從了祂。祂稍往前走，看見西庇太的兩個兒子在補網，

就向他們說：「來！跟從我吧。」他們就舍了網，也舍了船和一切，

辭別父親，跟從了主這是主呼召門徒的經過。 



今天你也許聽過不少所謂門徒訓練。但是，作門徒真正的意義是

甚麼？主呼召人作門徒，說：「來！跟從我。」祂是這樣呼召門徒，

那些回應祂呼召的人就捨下一切跟從祂，而且服在祂的管治下，讓祂

改變他們，並給模成祂的形像，這才是作門徒真正的意義。門徒的呼

召，是國度的呼召，是君王的呼召。王呼召祂的子民服在祂作王的權

柄下，接受祂的管治，好讓祂把他們改變，真正成為祂的國度。這才

是作門徒的呼召。 

既然你是給呼召作門徒，難道你可以去追隨其他任何人嗎？誰有

資格召你為徒呢？不。我們只能作基督的門徒，不能作其他任何人的

門徒。人可以在我們學習作門徒的時候幫助我們，但是他們絕對不是

我們的主人。我們只有一位主：我們只有一位王。我們並沒有兩個王，

並不是有主耶穌，又有該撒。我們只有一位王，就是主耶穌。 

呼召門徒，就是王呼召人到祂的國度裡作子民，呼召人完全順服

祂。因此，呼召臨到時，回應的人就必須捨下一切跟隨祂。如果你還

戀戀不捨，仍要回頭張望，主就說：「你不配作我的門徒。」你要放

下一切，甚至放下自己，好讓祂能隨意在你一生中行事。假若你牢牢

地緊抓住自己，那只有弄得一團糟。但如果你肯放手，讓祂照料你，

祂會使你成為天國之子，祂會把你改變，把祂那王的品德作在你裡面，

使你能真正作王，並成為服事神的祭司。我們不光被寶血洗淨，也能

與祂執掌王權，作祭同歸於神(启示录 5 章 10 節)。你曉得你有作王

的潛質麼？祂已經呼召你作祂的門徒，好叫你也能作王。 

你心目中的君王是怎麼樣的呢？哦，人的概念何等有異于神的心

意！我們會想：「如果祂呼召我作王，我就會高高在上發施號令，眾



人都來服侍我，這就是王啦。」但是，不，我們的主耶穌絕對不是這

個模樣的君王。上文早已提過，祂作王的風格與眾不同，是屬天的。

祂呼召我們作祂的門徒，我們就讓祂管教我們，訓練我們，陶造我們

成為祂的門徒。 

我們都熟悉登山寶訓。當日主耶穌召聚了祂的門徒，上了山，就

開口教訓他們。留意馬太福音 5 至 7 章裡面的話不是向世人說的，雖

然許多人站在週邊可以聽見。這些話是直接向祂的門徒說的。他們已

經接受了祂的王權，讓祂在他們生命中完全作主。在這樣的情況下，

主耶穌就向他們說：「虛心的人有福了，因為天國是他們的。」(馬

太福音 5 章 3節) 

在登山寶訓這番話，主耶穌描述了祂的國度。祂的國度不屬於這

個世界。我們曉得地上的王國是怎樣的，卻不知道主的國度是如何；

所以祂要把祂的國度的性質說清楚。事實上，祂的國度就像祂一王的

自己。祂是怎樣，祂的國度也是怎樣，在國度裡的人也是怎樣。這不

是律法——全是恩典，因為祂能這樣作，也能使我們成為這個模樣。 

王的特質 

「虛心(『虛心』英譯是『靈裡貧窮』)的人有福了，因為天國是

他們的。」（馬太福音 5 章 3 節）虛心是甚麼意思呢？這並非意味你

在靈裡面貧窮。相反的，因為你靈裡豐富，你就可以變為靈裡貧窮的，

這就是虛心。 

讓我們默想一下主自己：祂本是與神同等，但祂不以此為強奪的，

祂本性就是這樣，永遠是如此(参腓立比书 2 章)。祂與神同等，祂有



神的形像。「形像」這詞是指「內在的性格」。神是怎樣，祂就是怎

樣：祂靈命豐富，祂是全足全豐。歌羅西书這樣說：神本性一切的豐

盛，永遠居住在祂裡面。祂就是如此富足，如此豐盛。正因為是這樣，

祂就能夠，也願意，倒空祂自己成為貧窮。事實上，我們沒有甚麼可

以倒空的，因為裡面空無一物。我們甚麼都沒有，反以為自己甚麼都

有。主耶穌是富足的——神本性一切的豐盛都居住在祂裡面。我們可

以想像神本性的豐盛麼？這個根本是我們不能領悟的。神的一切，神

的豐盛，都有形有體的住在基督裡面，是永遠住在祂裡面，不是轉瞬

間的過客，而是永遠的定居。 

祂「反倒虛己」，哦，這是何等的倒空！當然祂不能倒空祂的神

性，這是不可能的。但祂倒空有關神性的一切——祂的榮耀、祂的尊

榮、祂該得的敬拜。祂取了奴僕的形像——不僅是人的樣式，而是奴

僕的形像。在內心裡，祂成了祂父神愛的奴僕。祂本來是與神同等，

竟然降卑，低於神到一個地步，成為奴僕，是向神作愛的奴僕。在外

體上，祂取了人的樣式，穿上肉身，如同犯罪取死的人，祂本身卻是

沒有罪。祂既有人的樣子，就自己卑微；在創造者面前，祂採取被造

的地位，自己卑微，向神存心順服，以至於死，且死在十字架上。這

就是靈裡貧窮；換句話說，就是「虛心」。 

甚麼叫作「虛心」？启示录 3 章提到老底嘉教會，他們自誇說：

「我們是富足的，樣樣都有，樣都不缺。」可是神說：「你是那困苦、

可憐、貧窮、瞎眼、赤身的。」 

哦，我們是何等高傲、何等自誇、何等自信、自滿！以為甚麼都

有，一樣都不缺，但是聖經說：「驕傲在跌倒之前。」我們驕傲，就



會跌倒。聖經說：神所看顧的人，「是虛心痛悔因我話而戰兢的人」

(以赛亚书 66 章 2 節)。 

我們本性是驕傲自大，自以為有，以為向別人自卑是羞恥的事。

本性上，我們實在是這樣。但當我們來作基督的門徒，響應祂天國的

呼召，王要首先在我們生命裡陶造祂自己的性格——就是謙虛。我們

總是這樣以為：「我是大人物，樣樣都有，獨力就能作萬事。」神卻

要我們改口說：「我不算甚麼，一事無成，樣樣都缺。所以，祂要成

為我的萬有。」按著神的心意，這是王首要的性格。 

在人的概念裡，王的性格中最不必要的是謙虛。作王的人用不著

謙虛，你必須作主，滿有權威，甚至你必須像路易十四世那樣說：

「朕就是國家。」哦，不能這樣。在神的心意中，王的性格剛好相反，

神以謙卑為王首要的性格。你是神心意中的王嗎？你裡面有沒有這種

君王的性質？在你裡面有謙虛嗎？如果有，聖經說神必喜悅你。 

主耶穌只有十二個門徒，他們的出身背景都不高貴。他們當中有

的是漁夫、稅吏等等，我們卻發覺他們特別愛爭論，在跟隨主那些年

日，他們總愛彼此相爭對抗。你想想！他們是跟隨主，作祂的門徒，

該受祂的陶造；但在他們裡面總是叫他們困擾不安，直到末了還叫他

們苦惱不寧的是甚麼？「我們中間誰是最大的？」他們整個對王的心

態，近似世人的概念，人人都爭奪高位，都想只要自己身居高位，就

可以貶低別人，又可以得別人服侍。這樣的心態深藏在門徒心裡，以

致主不得不停地諄諄善誘他們。 

馬太福音十八章记载门徒彼此再起争论：「谁是最大的？」主把

一个小孩子叫来，告诉他们：人若不悔改，回转变成小孩子的样式，



就断不得进天国。在天国里谁是最大的？凡自己谦卑像小孩子的，他

在天国里就是最大的；因为小孩子甚么都不懂，甚么都没有，只好仰

赖他人，这是小孩子的模样。所以神要我们像小孩子，却不要幼稚无

知。 

然后馬太福音二十章记载：主最后一次上耶路撒冷。所有的门徒

都以为王要给加冕了，他们就可以分坐在祂的左右；那两个门徒，就

是西庇太的儿子，和他们的母亲，来到主耶稣那里。按人的关系来说，

他们的母亲是主耶稣的姨母，那么姨母的话该是有点份量。这个作母

亲的倒是十分大方，没有为自己求什么，只为两个儿子有所求。她和

两个儿子前来，向主耶稣说：「我们要向福求一件事，请祢答应给我

们。」他们并没有明说要什么，可能是羞于启齿吧，他们心里明明知

道不大妥，因此只好给主一张空白的支票，请主签名。 

我们当然知道主从来不在空白的支票上签上祂的名字，祂就对他

们说：「你要什么？直白地说出来，不要转弯抹角。」 

那作母亲的就冲口而出说：「请让我的两个儿子在祢的国里，一

个坐在祢右边，一个坐在祢左边。」这是世人概念中的国。主就这样

回答：「我所喝的杯，你们能喝么？我所受的浸，你们能受么？」

(馬可福音 10 章 38 節；馬太福音 20 章 22 節) 

西庇太的两个儿子（他们也叫雷子），实际上不知道那杯是什么，

也不知道那浸是什么意思，但他们好想坐在国度里王的左右；为此不

管要他们作什么，他们都会去作。所以他们虽然不懂，却回答主说：

「我们能。」主说：「你们必要喝我的杯，受我所受的浸。只是坐在

我的左右，不是我可以赐的，乃是我天上的父赐的。」换句话说，要



在天国里掌权，不是地位的问题，而是取决于能否喝那杯，能否受那

浸。这就显明王的性格。 

神的旨意与背十架 

那杯是什么？根据圣经，这杯是代表父的旨意。在客西馬尼园，

主向父祷告说：「倘若可行，求祢叫这杯离开我。然而不要照我的意

思，只要照祢的意思。」（馬太福音 26 章 39 節)末了主说：「这是

我父给我的杯——是神的旨意。」神的旨意或苦或甘，不是问题，要

紧的是：这是神的旨意。 

这里所提及的浸，是指主所受的十字架的浸。遵行神的旨意，背

起十字架，就显出王的本质、王的性格、王的权能。主说：「在世上

那些掌权坐高位的人，统管人民，发施号令。但在你们中间不可这样。

在神的国里，不是这样。你们中间为大的，该先是为小的；为大的要

作众人的用人。」(馬太福音 20 章 25~27 節) 

我们的主耶稣实在是王，但祂是怎样的王？王的性格是怎样？我

们怎么知道祂是王？我们不能以人的观点评论祂，否则我们大失所望。

我们必须以神的标准来看祂。哦，让我们看见祂的谦虚、柔和、纯洁、

温柔和卑微；让我们留意祂如何遵行神的旨意，如何走上十字架。祂

所表明作王的份量，都在这一切表现上显明了。 

我们的主耶稣被钉上十字架的时候，彼拉多事实上想嘲弄那些犹

太人，就在十字架的牌子上写上控告主耶稣的罪名：「犹太人的王」，

是用三种文字写出——拉丁文、希腊文、希伯来文，用以昭示全世界

的人。不料彼拉多这个做法，反而作了神的旨意，因为那十字架就这



样向全世界宣告基督实在是王。在主耶稣生平中，祂作王的位分，从

来没有在任何时间和地点比这个时刻表明得那么明确。祂在各各他山

上被钉，人看见那里的十字架，就会看见那王。这些世人所领会的何

等不一样。 

十字架的记号 

你看见了那十字架吗？如果你看见的话，怎么会看不见基督耶稣

是你的王呢？祂有没有让祂的大爱征服你？既然「一人替众人，众人

就都死了；如今你就为替你死而复活的主而活」(哥林多后书 5 章

14~15 節)，难道你没有给基督的爱激励？你认得这位王吗？你接受

了十字架，难道可以拒绝王吗？如果接受了十字架，你就必须认定那

位给钉在上面的是你的王。祂有权柄得着你；祂曾用重价买赎你，所

以你是属于祂的。祂要把你改变，使你作王，因为祂是万王之王，祂

要把祂自己的性格模造在你生命里，那是王的性格——谦虚、柔和、

心灵清洁、卑微、温柔、无私。「你当舍己，背起你的十字架，来跟

从我。」（馬太福音 16 章 24 節）这是主所说的话。 

「从施浸约翰的时候到如今，天国是努力进入的。」(馬太福音

11 章 12 節上)（「努力」英译「暴力」；译者按）我们不喜欢「暴

力」这个字眼，因为含意不美。但事实上这个词没有强烈的含义，只

是指「努力」；「努力争取，并努力紧紧抓住」。这是什么意思呢？

不是叫你以暴力向人，而是暴力对付自己，否定自己，背起十字架跟

随主。这就是以暴力对付自己。 

你看见某人里面有十字架的印记，那就知道他在神的国里作王。

记得保罗曾经向加拉太人说：「人都不要搅扰我，因为我身上带着耶



稣的印记。」（加拉太书 6章 17 節）这是在他生命里那十字架的记

号。我们里面有这十字架的记号吗？十字架的记号是什么？就是自己

给钉在十字架上，好叫在我们生命里，基督成为一切。这是王的记号。 

末了主耶稣从死里复活，四十天之久向门徒显现。离开这世界以

前向他们说：「天上地下所有的权柄都赐给我了。」(馬太福音 28 章

18 節下) 

祂怎样得着所有的权柄呢？祂是靠着倒空自己，经历十字架的死，

显明祂是王。因此祂是合适的，配得所有天上地下的权柄。 

让问你：你今天若稍稍得了权力，你可以好好使用它么？世人滥

用权势，甚至误用它，只因他们没有资格，不合适使用权柄。但所有

的权柄都赐给主耶稣了，因为祂已经证明自己可以善用它。 

然后祂说：「所以你们要去，使万民作我的门徒。」我们要记住：

所谓大使命并非单指向万民传福音，这个吩咐包容更广。传福音当然

包括在内，并且是必要的。但是大使命是使万民作门徒。我们不但要

把人领向基督，好叫他们得救；我们还要叫他们转向基督，完全把自

己归给祂。他们接受基督不仅是作他们的救主，也要作他们的王。这

就是大使命，使万民作门徒，好叫他们都归向基督，那么这世上的国，

就要变为我们的神和基督的国。 

主耶稣又说：「奉父子圣灵的名，给他们施浸。」（馬太福音

28 章 19 節)为甚么要给他们施浸？受浸不过是从外面见证里面的实

际，是指过往的一切都死了，也埋葬了；从此以后，一切都更新，基

督是一切。然后祂又说：「凡我所吩咐你们的，都教训他们遵守。」



（馬太福音 28 章 20 節)这是指要造就他们。末了主结束祂的吩咐，

说：「我就常与你们同在，直到世界的末了。」（馬太福音 28 章 20

節）这就是馬太福音。 

祷告： 

亲爱的天父，我们赞美感谢祢，因为祢把祢的儿子显现给我们是

祢所立的王。祂跟我们对王的概念何等不同！啊，求祢改变并更新我

们的心思，叫我们能真实看见基督是王，叫我们爱慕祂为王的性格，

叫我们把自己完全归给祂，让祂训练和改变我们好作门徒，让祂把王

的性格陶造在我们里面，好叫有一天我们能实在与基督一同掌王权。

主啊，愿意这些话不是只听进我们脑海里。求圣灵开启我们的心灵，

把基督显现给我们，好使我们能真正接受祂作我们的王，也让祂使我

们能为祂作王，因为祂是万王之王，万主之主。奉我们主耶稣的名，

阿们。 


