
healingwings.net 

新約啟示的基督 

江守道弟兄 

馬可福音-基督是神的僕人 

「神的兒子，耶穌基督的起頭。」（馬可福音 1 章 1 節） 

「因為人子來，並不是要受人的服事，乃是要服事人，並且捨命，

作多人的贖價。」（馬可福音 10 章 45 節） 

「主耶穌和他們說完了話，後來被接到天上，坐在神的右邊。門

徒出去，到處宣傳福音，主和他們同工，用神蹟隨著，證實所傳的道。

阿們。」（馬可福音 16 章 19~20 節） 

禱告： 

親愛的天父，祢把祢的愛子，我們的主耶穌基督，賜給我們，我

們稱頌感謝祢！哦，我們何等欣賞祂，愛慕祂，享用祂，敬拜祂。父

啊，求祢再次藉著聖靈，把祢的愛子更多的向我們顯明，叫我們更多

的認識祂，更多的愛祂，也讓祂更多得著我們。願一切頌贊和榮耀都

歸給祢。奉我們主耶穌的名。阿們。 

聖經都是神所默示的。實際上可以這樣說，每節經文都是神吹氣

在其上。整本聖經只有一個目的——啟示主耶穌基督，不管是用甚麼

方式寫出來，是傳記、歷史、預言、詩歌或任何其他的方式，目的只

有一個、也是唯一的一個——啟示耶穌基督。所以每當我們接觸聖經，

就必須接觸到主耶穌。如果讀經摸不到這活的道，就是我們的主耶穌，

https://healingwings.net/


那麼就會漏失聖經整個的目的。 

我們提過馬太福音是傳記式，敘述我們主耶稣的故事。但它並不

僅是傳記，它也是屬靈的；不僅是歷史記載，它是向我們啟示主耶穌。

馬太福音啟示我們主耶穌是王，是神所立的君王。這位君王與人對王

的概念分別很大。祂是王，因為祂謙卑；祂是王，因為祂死在十字架

上。祂呼召我們進祂的國，好叫我們能有份于祂那君王的本性。 

現在我們一起來思考馬可福音。四卷福音書中，馬可福音很可能

是最早寫成的。但在神的主權安排下，馬可福音給放在第二，而馬太

福音放在前頭，因為從神的觀點去看，祂願意我們先看見主耶穌是王，

好叫我們聽從祂、效忠祂、敬拜祂。另一方面，馬可福音啟示主耶穌

是神的僕人。「僕人」這個詞，其實可譯作「奴僕」。按人的領會，

君王與奴僕是兩個極端，我們人不可能把兩者混為一談，因為一想到

君王，他就該是高高在上，滿有權威，對人可以頤指氣使，人都要服

從他；但我們想起奴僕只不過是僕人，全無自己主權的下人，只能一

味服役于主人。總而言之，我們不可能把這兩樣身分——君王和僕人

——拼在一起。可是按照神的心意，這兩者事實上是相輔相成的；我

們或者可以說：這是二而一。 

主耶穌說：「在世上，那些操權者管治人，但在你們中間不是這

樣。你若願為大，就必須學習做用人：你若願為首，你就必須學習作

眾人的奴僕。」（參馬可福音 10 章 42~44 節） 

主耶穌又說：「我來，不是要受人的服事，乃是要服事人，並且

要捨命，作多人的贖價。」（參馬可福音 10 章 45 節） 



服事人的王；王服事人。這是神的想法，我們也當然在主耶穌的

生平表現上，實在找到這模範僕人。 

翻開馬可福音，第一句是：「神的兒子，耶穌基督福音的起頭。」

在這裡你沒有找到像馬太福音記載的家譜，或祂出生的記錄。沒有記

載家譜，也沒有出生記錄，因為誰會注意一個奴僕的譜系或出生？奴

僕一無所有，是個微不足道的小人物，因此馬可福音沒有記錄譜系或

出生經過。第一句所說：「耶穌基督福音的起頭」，正是神的僕人耶

穌基督的福音。但這句話前面是先提「神的兒子」，那麼這句話的前

後拼在一起，就很叫人費解。這福音是要將主耶穌作為神的奴僕來顯

明給我們看，可是又說這個神的奴僕也是神的兒子。要知道奴僕是寂

寂無名的小人物，而神的兒子卻是在眾人之上居高位。但是這裡說：

這個神的奴僕不是別人，正是神的兒子。怎會這樣的呢？ 

讀腓立比書 2章，就知道為甚麼會是這樣。祂本來是與神同等，

本質是與神同一性情，因為祂是神。不過，神的兒子基督耶穌卻不以

與神同等為強奪的，反而倒空自己，成為無有；祂把自己傾倒出來。

但當然祂不能倒空祂的神性，這是不可能的，因祂是神。然而祂把與

神有關的一切榮耀、尊榮、威嚴和當得的敬拜，統統倒空，使自己成

為一無所有；然後祂自取了奴僕的形像，成為人的樣式，就自己卑微，

存心順服神，以至於死，且死在十字架上（腓立比書 2章 5~8 節）。

神的兒子，本來是與神同等，自願成為無有，自取奴僕的形像，只是

為了神的計畫得以完成。祂把自己降卑，服在祂父神的權柄下，存心

順服，以至於死，且死在十字架上。結果，主耶穌成了作僕人的兒子。 

馬可福音 12 章主耶穌舉比喻，說到有一個人栽了葡萄園，弄好



了就租給幾個園戶。收割的時候，「園主打發僕人去收果子，但那些

園戶把僕人趕走。園主再打發另一批僕人去，結果園戶把他們殺了。

園主接著差了不少僕人去，統統都給趕回來。最後，園主說：「我要

打發我獨生愛子，他們也許會尊重他。」後來結果如何，我們都知道

了。神把祂的愛子差來到地上，作祂的僕人，因為祂兒子原是神的僕

人。神的僕人本身就是神的兒子。 

沒有再說下去以前，我要先把這個為奴的兒子這原則應用在我們

身上。沒有人能服事神，沒有任何一種服事是神悅納的，除非是藉著

神兒子的生命去服事。我們若要服事神，若要作祂的僕人，決不能以

我們從亞當裡來的天然生命去作，即管是運用我們的知識，存最好的

用心，或是應用我們最好的經驗、活力，如此靠自己去事奉神，是透

過我們的己生命，這樣的服事全都不會蒙神接納。神絕不會接受這樣

的服事，祂也不可能接受。 

今天許多人用他們自己的才智和力量服事神，以為是為神服務，

但其實是傷害了神。事實上，神絕對不要，也不會接受這樣的服事。

只有是用我們裡面基督的生命、藉著聖靈的能力，和透過基督的心思

去服事，才會得神的喜悅。所以基本的原則，就是用作兒子的身分去

作僕人。不能只像僕人忙忙碌碌作事，必須要有兒子的生命和心態，

去服事我們的神。 

早就在神的僕人主耶穌來地上以前，詩篇 40 章 6~8 節預言說： 

「祭物和禮物，祢不喜悅；祢已經開通我的耳朵。燔祭和贖罪祭，

非祢所要。那時我說：看哪，我來了！我的事在經卷上已經記載了。

我的神啊，我樂意照祢的旨意行，祢的律法在我心裡。」 



「祭物和禮物，祢不喜悅。」某方面來說，這是很不尋常的，因

為在舊約時代，神要求祂的子民獻祭物。然而神以「開通的耳朵」來

代替祭物和禮物。「開通的耳朵」在原文是指穿洞挖通的耳朵。在舊

約時候，如果有人把耳朵穿洞挖通，那是指那人作愛的奴僕；他不願

意得自由離去，主人就把他帶到門檻那裡，用錐子穿他的耳朵，他就

終身服事他的主人；成了愛的奴僕。這裡就是這樣的意思。神不喜悅

禮物或祭物，祂真正要得著的是給穿透的耳朵。 

「那時我說：看哪，我來了！我的事在經卷上（指在聖經裡）已

經記載了（指有關我所預言的）—「我樂意照祢的旨意行。」主耶穌，

就是那服事神的，耳朵穿洞的僕人，樂意照神的旨意行，因為神的律

法在主耶穌的心裡。這句預言全在主耶穌的生平中應驗了。希伯來書

10 章引用這個預言，表示主耶穌所作的應驗了這預言。 

服事的性質 

主耶穌是神的僕人，祂來是要行神的旨意。讀這四卷福音書，我

們就知道當祂在地上的時候，祂「為許多事情忙碌：祂傳道、醫病、

趕鬼、安慰人；祂講了許多話，作了不少的事，走過許多地方，生活

繁忙。祂供應人的需要，那本來是祂的生活和職事。但我們要記得一

件事：雖然祂忙著作事，傳道，但身為神的僕人，祂不僅是因為有需

要而作事，而是為了神的旨意。 

是甚麼控管祂的生活和祂的行動？不是需要，不是人，不是環境，

也不是工作；主宰祂的生活的是祂父的旨意。祂是神的僕人，來要行

祂父的旨意，這才是祂事奉的本質。沒有人能勉強祂作事；沒有人能

向祂說：「主阿，這裡有需要，請祢來作。」不錯祂是供應人的需要，



但祂卻不因此受限制，祂只是一心要行父的旨意。祂說：「看哪，我

來了；我的神啊，我來遵行祂的旨意。」這才是祂事奉的本質。 

祂事奉的本質既是如此，那麼你事奉神又是怎麼樣的呢？在某方

面來說，我們得救是為了事奉。帖撒羅尼迦前書 1 章提到帖撒羅尼迦

的信徒，蒙了神的拯救，他們就離棄偶像歸向神，要服事那又真又活

的神。我們每一個都要服事神，然而我們怎麼樣去服事？我們事奉的

本質是怎麼樣的？ 

主耶穌說：「我心裡柔和謙卑，你們當負我的軛，學我的樣式；

這樣，你們心裡就必得享安息。因為我的軛是容易的，我的擔子是輕

省的。」（馬太福音 11 章 29~30 節） 

主耶穌要我們跟祂同負一軛。民數記 19 章記載，當以色列在曠

野的時候，神為他們安排一種潔淨的方法，就是把一隻從來未曾負軛

的紅母牛，全然燒成灰，把灰混和在水裡，用以除去不潔的人的污穢，

叫他潔淨。主耶穌就如同那紅母牛，祂從來未曾負罪的軛。我們都曾

在罪的鐵軛下，但主耶穌從本沒有負過這樣的軛，祂是完全自由的，

但祂甘願俯首在父神旨意的軛下，是在這樣的情況下，祂向我們說：

「你們當負我的軛。」 

古時的農夫沒有拖拉機，要用牛、馬或驢耕田。他們把牛或馬放

在軛下，那軛就代表了農夫的意願。牛負軛，就是服在主人的意願下。

軛是放在牲口的頸項或肩膊上，與犁聯接，農夫扶著犁，驅使牲口犁

田。 

有些時候，為了增加功效，農夫會用兩條牛，或用兩匹馬來代替。



軛的杆兩端成為彎狀，一端套上一頭經過訓練、深知主人意思的牛或

馬，另一端是放一頭還未經訓練的；兩頭牲口就同負一軛。一頭是經

已馴服，受過訓練，聽從管教，又知主人心意；另一頭是還未馴服的

新牲口，有自己的個性。農夫犁田的時候，驅趕牲口，受過訓練的那

頭就會跟從農夫的意願，但另外一頭就會很不耐煩，偏行己路，但因

力氣不夠抗衡那經已馴服的另一頭，就給拉回正路；它當然會不服氣，

但慢慢地，這頭未經訓練的牲口，也就學會服從。 

主說「你們當負我的軛」，就是這個意思。若要服事神，唯一的

途徑是必須先負主在你身上所放的軛；這軛的一端是主，另一端就要

背在你的頸項上。只有如此才能進入服事神的實際。 

「你們和不信的原不相配，不要同負一軛。」（哥林多後書 6 章

14 節） 

因為在這些事物之間——義和不義、光明與黑暗、基督和彼列、

信的和不信的、神的殿和偶像——沒有任何相通，沒有相和，沒有相

交。因此，我們不要和不相配的不信主的人同負一軛。 

今天叫人深感遺憾的是不少信主的人，與世人同負一軛。然而主

耶穌說：「不要這樣。你們要與我一同負軛，要負我的軛。」說真實

的話，軛一放在我們身上，我們就會有感覺，就想掙脫得自由。「不

自由，毋寧死。」但如果我們獲得那樣的自由，也會得著死亡。我要

再強調這個意思。我們若要路只有一條——要在我們身上背起基督的

軛，因為基督的軛是神的旨意。 

你要背負神旨意的軛，不是擔起工作，也不是為了誰的需要。不



錯，你要供應人的需要，你也要作工，但你不是背工作或需要的重軛。

不少神的工人是背工作的軛，只想工作成功；只求目的，不擇手段，

甚至把神的旨意打折扣。為甚麼呢？這是因為他們只是背工作的軛，

不是背負神旨意的軛。只要我們是背負祂的軛，遵行神的旨意，祂的

工作就可以作成。實在有太多的功課我們必須要學。憑著天性，我們

自然會抗拒主的軛，自然會抵擋它。但感謝神，在軛的另一端是主耶

穌。我們掙扎的時候，只要轉眼望主，慢慢地我們就會受磨練而變為

馴服，就能服在神的旨意下。事奉的本質是神的旨意——不是工作本

身。 

僕人的性格 

人要在工作中事奉神的話，有一件事是十分重要的，那就是性格。

作門徒就是要將王的性格活出來。當你答應呼召作門徒的時候，實際

上就是接受主的訓練，然後祂那君王的性格就在你裡面給構造出來。

同時，作門徒也就是受訓練作僕人。接受門徒訓練，也就是接受訓練

作僕人，在你裡面那僕人的性格也要給構造出來。 

「一個作主工作的人，他個人的生活，與他的工作有極大的關係。

能勝任屬靈事奉的人，不是光在神面前有屬靈的經歷就行了，他必須

在性格上有構造，必須主在他身上構造出一個合適於主工作的這需要

神的恩典、憐憫，因為性格的養成不是一天就造得出來的。如果工人

要培養出能給主使用所必須具備的性格，那麼他日常生活中許多實際

的事就必須經過覆核。舊的習慣要卸下，新的習慣要經過操練和基本

的調整後在生活中構成，使生活能與工作調協和諧。」（錄自正常的

基督工人，倪柝聲著） 



工人的性格必須合適事奉的性質，這一點是何等的重要！若要事

奉神，遵行祂的旨意，就必須先得在我們裡面發展出相配的性格。這

樣的性格發展，必須是日積月累，漸漸地發展出來，也需要多方調整。

舊的習慣要撇棄，新的習慣要形成，同時在我們裡面要不斷更新變化，

好使那作僕人所必須要有的性格能構成在我們裡面。 

主耶穌是個完美的例子，祂甘願作奴僕的性格，完全配合祂所要

作的工的需要，因為祂本人就是典型的僕人。像這樣僕人的性格，也

必須構成在我們裡面，難道我們可以想像，作神的工人，他裡面竟然

沒有構成僕人的性格嗎？這樣作的工有甚麼結果呢？這是不可能的。

所以在馬可福音裡，主耶穌作僕人的形像明顯可見。我們在此簡單提

一些祂作僕人的性格表現。讀這卷福音，我們會發現更多的例子。 

殷勤 

僕人重要性格之一，是殷勤。讀馬可福音，有一個字出現多次，

事實上出現了三十七次之多。這個字在英文可作 Immediately、

Straightway、At once，但在原文希臘文是同一個字（中文譯作

「一」、「就」，或「連忙」；譯者注），是「立刻」的意思。馬可

福音向我們啟示基督是神的僕人，我們發現祂是神的僕人，十分殷勤

作神的工，祂不會說：「好吧，明天再說。」相反的，對主耶穌來說，

事情總是「立刻或馬上」給作成的。 

「祂從水裡一上來，就看見天裂開了，聖靈仿佛鴿子，降在祂身

上。」（馬可福音 1 章 10 節） 

「聖靈就把耶穌催到曠野裡去。」（馬可福音 1 章 12 節） 



「到了迦百農，耶穌就在安息日進了會堂教訓人。」（馬可福音

1 章 21 節） 

「耶穌心中知道他們心裡這樣議論，就說，你們心裡為甚麼這樣

議論呢？或對癱子說：你的罪赦了；或說：起來！拿你的褥子行走；

那一樣容易呢？但要叫你們知道，人子在地上有赦罪的權柄，就對癱

子說」（馬可福音 2 章 8~10 節） 

「有人從管會堂的家來，說：你的女兒死了，何必還勞動先生呢？

耶穌聽見所說的話，就對管會堂的說：不要怕，只要信！」（馬可福

音 5 章 35~36 節） 

「因為他們都看見了祂，且甚驚慌。耶穌連忙對他們說：你們放

心！是我，不要怕！」（馬可福音 6 章 50 節） 

這些只是其中幾個例子。在整本馬可福音裡面，這個字反復出現

三十七次，表明這是僕人最重要的特性。神從不用閑懶的人。我想是

慕迪說過這句話：「神不會拯救懶惰的人。」這等人懶惰得不蒙拯救。

神所使用的人都是殷勤作工的，不是懶散的；因為懶惰的人只會糟蹋

神的工。主耶穌是所有人中最勤奮的。我們裡面該給構成這種特性。

我們天性喜歡拖拖拉拉——等明天再說吧；我們會去作，但得要等到

明天。我們實在需要受教，要有紀律。若那是神的心意，祂也把這心

意向你顯明，要你去作，那麼就去作吧，不要拖延。 

也許你會問：「殷勤去作和等候神這兩者之間，是否有衝突？我

們不是該要等候祂麼？」當然我們要安靜等候神。當我們沒有準確知

道祂旨意的時候，就不要倉促行動，因為還不知道自己在作甚麼。就



像彼得，他往往不知道該說甚麼就魯莽說話，衝口而出；有時他又不

知道該作甚麼，他就去作。這就是彼得。因為他是這樣，所以要受管

教。我們必須等候神，但不要以此為藉口。如果我們不確實知道神的

心意，那就得好好地等候神。就算要等一整年，也該等候一整年。但

一清楚是神的心意，就要去作，立刻、馬上就去作，不要耽延，不要

找藉口，也不要推遲到另一天才去作。 

事實上，這兩種服事的態度並沒有衝突，是相輔相成的。在主耶

穌的身上，我們覺察得到確是如此。記得在客西馬尼園裡，祂等候在

神面前，但當祂確實知道是神的旨意，祂就立刻去作，沒有回頭。所

以作為神的僕人，我們必須在生命裡面建造出殷勤的性格——殷勤去

作祂的旨意。 

憐憫 

馬可福音讓我們看見神僕人的另一種性格是憐憫。神的僕人不光

要作事，或為神說話。他可以純粹為了責任而去作，可是如果他不存

憐憫的心去作，裡面就不會有感覺。如果是這樣為主勞苦，那就只是

個雇工，而不是真的牧人，不是神真正的僕人。 

主耶穌是滿了憐憫；或說話，或作事，都是從心裡去作，不老是

盡責去完成任務，祂是滿了慈愛。記得有一個長大麻瘋的對祂說：

「主，祢若肯，求祢潔淨我。」聖經記著說：「耶穌動了慈心……」

（馬可福音 1章 41 節）祂不單說「我肯」，還伸手摸那長大麻瘋的

人。凡摸長麻瘋的人都成為不潔，但主耶穌卻伸手去摸這個長大麻瘋

的，使他潔淨。祂實在是滿了憐憫，祂甘願認同這個人。 



馬可福音 6 章記載另一件事：主耶穌剛下了船，看見許多人在那

裡，就憐憫他們，因為他們如同羊沒有牧人一般，受盡折磨。第 8 章

又記載有許多人跟著耶穌，聽祂講話，三天之久，沒有吃的了，門徒

進前來說：「不如打發他們離開。」但主耶穌憐憫他們，就吩咐門徒

給他們吃的。主耶穌是滿了憐憫心腸。當祂作神的工，作神的旨意，

祂總是完全從心裡去作。哦，我們何等需要給祂的憐憫所充滿！ 

主耶穌的憐憫卻不是盲目的。憐憫不錯是個感情的東西，但它不

止於感情，它也是性格。感情是突發性的一點激動。一幀悲慘可憐的

圖片會激發你的慈心。這就是為甚麼傳教士從國外回來、籌募給「他

們傳教工作的資助時，往往帶來一些展示最惡劣情況的照片示人；照

片裡可能是個又髒又餓的小孩，也可能是個留長辮子的中國人，目的

是要激發人的憐憫同情。這種慈心來去忽忽；看不見照片的時候，憐

憫的感覺也就消失。那只是一種感情反應。但聖經裡的憐憫是有性格

的，生根在人裡面，不是靠外在因素所影響；它是發自內心，傳達到

外在的事物；不是受外在因素所激發，而是發自內心。所以這種憐憫

心腸並非是盲目的。 

馬可福音也記載了另一件事，有一天主耶穌走到邊境地區，有一

個屬敘利腓尼基族的婦人前來，喊著說：「大衛的子孫，可憐我，我

女兒被鬼附得甚苦。」但主耶穌繼續往前走，好像充耳不聞，那個婦

人仍然跟著，反復說：「大衛的子孫，可憐我吧！大衛的子孫，可憐

我！」祂的門徒開始感到不安。 

門徒們似乎比主更有同情，他們受不住了，就說：「主啊，祢給

她作點甚麼吧，不然就打發她走開。祢不能讓她老跟在後面喊叫，卻



一言不發。祢作點事，或說句話吧！」 

「不好拿兒女的餅丟給狗吃。」話好像說得太無情了。但是，主

實在是神為祂以色列民所差遣來的，而這個屬敘利腓尼基族的婦人，

是以色列以外的外邦人，是與主無份無關的；因為作為大衛的子孫，

主是差來單為以色列民的。那婦人稱呼祂大衛的子孫，稱呼錯了，反

而把主的手捆綁起來，叫祂不能為她作甚麼，因此祂沒有回應她。主

心中明亮，並不糊塗。在門徒的催促下，主就為這婦人「開了後門」，

說：「不好拿兒女的餅丟給狗吃。」這是因為猶太人自認為神的兒女，

看外邦人如狗。事實上主在這裡是用一個特別的字：寵物，或家犬。

如此一來，就讓那婦人得著可以運用信心的把握。她立刻回應說：

「不錯，我是作寵物的狗，總可以在桌子下吃點餅碎吧。我還是有權

求祢，有份於祢。」主就說：「你的信心是大的。」結果她的女兒的

病好了。 

主是滿了憐憫，但這是調和了審慎的憐憫。有些時候我們發憐憫，

但不會審慎；也有些時候，我們過度考慮，結果沒有同情。我們往往

發熱心，熱得頭腦也昏了，然而我們的主熱心的時候，頭腦還是保持

冷靜。這就是我們的主，祂來了是為了行神的旨意。因此我們必須在

裡面養成這種有周全審慎的憐憫心腸。 

忘己無私 

馬可福音叫我們看見，神的僕人基督是絕對不自私的，這是僕人

的性格。僕人從來不該為自己著想：如果他是這樣，就不能好好照主

人意願去服侍他。僕人必須完全忘己無私，才可以全心關懷他的主人，

這正是在馬可福音十章四十五節主所說的話：「因為人子來，並不是



要受人的服事，乃是要服事人，並且要捨命，作多人的贖價。」 

這是整卷馬可福音的鑰節。想想那些門徒，他們應當學效主，可

是他們不斷彼此爭論：「誰是最大的？誰可居高位？」他們只顧自己，

取悅自己，以自我作中心。難怪主要容忍他們，要不斷諄諄教誨他們，

叮囑他們絕不要是這樣子。 

當主告訴門徒祂要上耶路撒冷受害被殺，並在三天後復活的時候，

彼得甚至拉著祂說：「不，不；萬不可如此。」迫使主耶穌這樣回答

他：「你只體貼人的意思，沒有體貼神的意思。」主絕對沒有為自己

設想，祂是全然忘己無私。要知道，在我們裡面養成這種性格，需要

一段時間。哦，我們何等需要十字架深切的對付，因為我們太自我中

心。相形之下，主是全然不以己為中心。 

柔和 

僕人另外一種特性是柔和。我們的主是柔和的。以賽亞書四十二

章預言主說：「我的僕人不在街上揚聲。壓傷的蘆葦，祂不折斷；將

殘的燈火，祂不吹滅。」祂滿了溫柔。 

從主對小孩子的接待上，可見祂的柔和。有人把小孩子帶來見祂，

門徒就說：「我們的主是大人物，沒空接待小孩子。走開，走開。」

但主說：「讓小孩子到我這裡來，因為神的國是他們的。」（馬可福

音 10 章 14 節）主有空接待小孩子，用兩臂摟抱他們，並祝福他們。

這就是溫柔。 

馬可福音十六章記載，祂在復活以後，吩咐婦女們去告訴門徒祂

已經復活，並打算與他們相會。藉著天使，祂對婦女們說：「去告訴



我的弟兄和彼得。」「和彼得」——祂對那曾三次不認祂的人，是何

等溫柔和體貼。 

溫柔並不表示柔弱。人的溫柔往往是軟弱無力，但神的溫柔卻是

大有能力，正因為主耶穌滿有能力，所以祂可以柔和。在馬可福音三

章提到主進了會堂，眾人都在留意祂。那裡有一個枯乾了一隻手的人，

眾人就留心看祂是否會犯猶太人的律法，在安息日醫治這個人。 

主叫那個人站起來，然後挑戰眾人，問他們說：「在安息日行善

可以嗎？」沒有人敢應聲回答，主耶穌怒目看他們，然後吩咐那人伸

出手來，他就得了醫治——這是主剛強有力的表現。主耶穌痛斥法利

賽人和文士的偽善，祂從不軟弱，倒是十分柔和。 

保羅在提摩太後書裡勸勉提摩太，作主的僕人不要爭競，要常溫

和對待眾人。溫和是主僕人的一個特色。為人溫和並不表示柔弱，也

不表示會妥協讓步。溫和是神僕人的一個特色。 

信靠神 

最後，我們要提的是主耶穌完全信靠神。我們作僕人，必須對主

完全信靠，否則怎樣可以服事祂？怎樣可以服事祂的旨意？馬可福音

十一章提到主說：「你們當信服神。」（22 節）祂走在水面上，平

靜風和海，對神全然信服，以至於面對死亡也不懼，因為祂曉得以後

會復活。 

我很欣賞馬可結束福音所用的字句：「主耶穌和他們說完了話，

後來被接到天上，坐在神的右邊。」（馬可福音 16 章 19 節）實際上

他是說，那僕人現今就是主。 



主耶穌是以僕人的身份來到地上，但當祂回到天上去就成了萬有

之主，神膏立祂為主，為基督，因為祂已完滿成全了神的旨意，如今

坐在神的右邊。僕人如今成了主，作王。祂完美的服事證明自己有資

格坐在寶座上，這實在是通往寶座的路。 

然後提到門徒們，馬可福音就用這些話結束全卷：「門徒出去，

到處宣傳福音，主和他們同工。」（馬可福音 16 章 20 節上）門徒成

了僕人，開始服事，主和他們同工。想一想！今天主耶穌坐在父神的

右邊作主、作王，然而祂藉著祂的靈，依舊和我們同工。祂那作僕人

的性格與生命，在我們裡面，今天仍舊和我們同工。 

「用神蹟隨著，證實所傳的道。」（馬可福音 16 章 20 節下）這

裡就顯明了那作兒子的僕人，和那作僕人的兒子；同時也顯示了那作

僕人的王，和那作王的僕人。其實這些都是合而為一，並不分離。願

神幫助我們能從馬可福音看見基督是神的僕人。 

上文已經提過：若有啟示，定規會帶來改變；若有啟示，也必定

帶進交通。我們不可能看見基督是神的僕人而與祂沒有交通，不可能

在祂作僕人的身份上沒有份。我們不能聲稱認識主是神的僕人，而自

己沒有給改變到，讓祂這作僕人的性格成形在我們裡面。反過來說，

如果沒有與神僕人的基督交通，如果我們裡面沒有得著這種僕人的性

格而改變，那麼我們還沒有認識作神僕人的基督。因此，求神憐憫我

們。 

禱告： 

親愛的天父，我們感謝稱頌祢，因祢已經把祢那完美的僕人啟示



給我們，就是祢的愛子，又是神的僕人。父啊，祢呼召我們服事祢。

我們承認在我們裡面全然沒有條件服事祢，但我們感謝讚美祢，因為

這個僕人的生命，這兒子的生命，已經在我們裡面。我們祈求靠著聖

靈，我們裡面會有改變，好叫這個生命在我們裡面長大，並且活出來，

好叫我們也可以殷勤服事祢，絕對信服祢，沒有保留地服事祢，心存

溫和和信心服事祢。奉主耶穌基督的名，阿們。 


