
healingwings.net 

新約啟示的基督 

江守道弟兄 

羅馬書-福音所啟示的基督 

「耶穌基督的僕人保羅，奉召為使徒，特派傳神的福音。這福音

是神從前藉眾先知在聖經上所應許的，論到祂兒子我主耶穌基督。按

肉體說，是從大衛後裔生的；按聖善的靈說，因從死裡復活，以大能

顯明是神的兒子。」（羅馬書 1 章 1~4 節） 

「我不以福音為恥；這福音本是神的大能，要救一切相信的，先

是猶太人，後是希利尼人。因為神的義正在這福音上顯明出來；這義

是本於信，以致於信。如經上所記：義人必因信得生。」（羅馬書 1

章 16~17 節） 

「惟有神能照我所傳的福音，和所講的耶穌基督，並照永古隱藏

不言的奧秘，堅固你們的心。這奧秘如今顯明出來，而且按著永生神

的命，藉眾先知的書指示萬國的民，使他們信服真道。願榮耀因耶穌

基督歸與獨一全智的神，直到永遠。阿們！」（羅馬書 16 章 25~27

節） 

禱告： 

親愛的天父，我們敬拜福。祢把福兒子我們的主耶穌基督賜給我

們，祢對我們是何等的良善、慈愛、憐憫和滿有恩典。我們的父阿，

現在我們來到祢那裡，我們的心實在滿了感謝和敬拜。我們求祢在這

https://healingwings.net/


個時刻向我們打開福的話，好叫我們因著補的話能更清楚看見祢的兒

子，能更受祢的兒子所吸引，以致祢的兒子能更多成形在我們裡面。

願一切稱頌榮耀都歸給福。奉主寶貝的名祈求。阿們。 

新約聖經分為三部份：第一部份是歷史書，然後是書信，最後是

啟示錄。五卷歷史書，包括四卷福音和使徒行傳，是記錄我們主耶穌

的史實；接著的書信，是給我們解釋這些史實。歷史書給我們事例，

然後書信為我們詮釋。但不管是史實或史實的詮釋，都是耶穌基督的

啟示。 

在新約的歷史書裡，我們看見耶穌基督的啟示，先是在祂穿上道

成肉身的身上啟示出來，然後是藉著祂在受死、復活、升天以後所採

用的團體身體內顯出；這樣前後的啟示沒有分別，都一樣是耶穌基督。

無論是在祂本人的肉身，或在祂那團體的身體，祂都向我們啟示了祂

自己。祂是何等的寶貴啊！ 

新約中的書信，第一卷是羅馬書。保羅所寫的書信中，只有這一

卷是闡述一個特定的題目，那就是「福音」。這是論及神的福音最完

備和最有系統的書卷。在這書卷一開頭，保羅宣稱自己是耶穌基督的

僕人，奉召為使徒，特派傳神的福音。因此我們知道這卷書信是論及

神的福音。 

福音是甚麼？路加福音 2 章告訴我們基督生於伯利恒，當時主的

使者在伯利恒的野地裡向牧羊人顯現，說：「我報給你們大喜的信息，

是關乎萬民的，因今天在大衛的城裡，為你們生了救主，就是主基

督。」這就是福音的事實，就是主耶穌基督。保羅寫羅馬書，開頭就

重新確定這事實。他說：「我是特派傳神的福音，……論到祂兒了我



主耶穌基督。」 

這福音是論到神的兒子我主耶穌基督。「特派傳神的福音，……

論到祂兒子我主耶穌基督。」這是羅馬書開端的宣告。根據這段經文

的文法結構，其中兩處是插入在括弧裡的說明，一處是「這福音是神

從前藉眾先知在聖經上所應許的。」換句話說，這福音不是偶然發生

的，老早就有眾先知在聖經上應許過。意思是在舊約聖經裡，古時的

先知已經預言這個福音。所以這福音並不是偶發的事，反倒是神在過

去的世代中已經預備好了的。 

第二處加插的括弧是：「按肉體說，是從大衛生的；按聖善的靈

說，因從死裡復活，以大能顯明是神的兒子。」這個神的兒子，正是

神的福音。這位神的兒子，一方面按肉體說，祂成了人，是大衛的子

孫；但另一方面，祂因從死裡復活，證明自己是神的兒子。因此，這

個神的福音，是論到這位又是人，又是神的主耶穌；祂有人性，祂也

有神性，祂是神而人，這位神——人就是神的福音。 

神的福音是一個人。我認為首先必須強調這一點：神的福音是一

個人。神的福音不是教訓，不是道理，不是技術，也不是方式。神的

福音是一個人——神的兒子主耶穌基督，這才是福音。因此，這是再

次肯定歷史書中所說：福音的事實不是別的，乃是主耶穌。 

使徒保羅為了要把這個事實解釋清楚，就在下文說：「我不以福

音為恥；這福音本是神的大能，要救一切相信的。」這福音是神的大

能，要救一切相信的，不分彼此，儘管各人背景不同，或是猶太人，

或是希利尼人，神的大能都能拯救到底。如果我們確實認清這福音的

真相，就必如保羅一樣，不以福音為恥，反倒要為此誇口。就在這福



音裡，神的公義顯明了，而這福音是本於信，以致於信。神在福音裡

已經預備了一切，我們只須相信。我們信，神的義就臨到我們身上。 

在第 1 章 1~17 節裡，保羅介紹了他這封信的主題以後，他就開

始加以解釋。我們可以把羅馬書分為三部份。第一部份是由 1 章 8 節

至第 8 章，稱為「福音的供應」，說明福音為我們所預備的一切。 

第二部份是第 9 至 11 章，論到「福音的目的和計畫」。最後第

三部份是第 12 至 16 章，說到「福音的大能和成果」——福音的大能

如何在地上彰顯，或者說是福音的成果。簡單的說，這就是保羅用以

解釋福音的方式。無論他如何講解，他為讀者們所描述出來的都是主

耶穌基督。 

福音的供應 

我們在沒有認識福音以前，根本無從認識神的義，只因為神的義

是在福音裡顯明。若不是透過福音，沒有人能認識神的義。從前我們

對神的義的認識是甚麼？不過就是神的忿怒而已。神的忿怒已經顯明

在一切不虔不義的人身上，對於這一點，我們是很清楚的，因為我們

不敬虔，完全不像神。我們是照著神的形像被造的，應該像神，應該

在地上彰顯神，發表祂。但可惜我們都犯了罪，都墮落了，虧缺了神

的榮耀。我們都成了不虔，完全不再像神。 

不但如此，我們不僅是向神不敬虔，我們也在人當中彼此間顯出

不義，以不義彼此相待、彼此犯罪、彼此虧欠。我們的光景是這樣，

所以只知道神的忿怒，在良心裡就知道神的忿怒已經臨到身上，自知

已被定罪了，因此宗教就產生出來，希望藉此良心得安，也藉此消弭



神的忿怒。我們曾經嘗試行善，守律法，但深知我們的義，一切那些

依律法所作的善行，這所有的義，都如污穢破爛的衣服（參以賽亞書

64 章 6 節）。 

我們必須知道所有的善行，都沒法在神面前遮蓋自己的醜陋；因

為在神的眼中，這一切都是污穢不潔。正因為是這樣，沒有人能靠守

律法的行為稱義。我們若把自己一切的善行呈獻給神，都必遭到拒絕，

就如該隱把他在地上最好的出產（代表他的美德）拿去獻給神，神一

概拒絕不收。不但是他的供獻不蒙悅納，連他整個人在神面前也不蒙

悅納。沒有人能靠守律法行善而稱義，所有的人都被定罪，都服在神

的震怒下。我相信我們這些信主的基督徒都曾經經歷過，也知道這些

事。 

但感謝神，保羅在這卷書信裡說：「但如今，神的義在律法以外

已經顯明出來，有律法和先知為證：就是神的義，因信耶穌基督加給

一切相信的人，並沒有分別。」（羅馬書 3 章 21~22 節） 

神的義在福音裡向我們顯明，但神的義如何能臨到我們這些信的

人呢？為了能解釋清楚，我要說明在羅馬書頭八章裡所論到福音的供

應，其實可分為三方面。三章一節至五章十二節是談到稱義；五章十

三節至八章十七節是論及成聖；八章十八節至三十節是論到得榮耀。

這是神在福音裡為我們所預備的三方面。 

稱義 

甚麼是稱義？人常說稱義就是「好像我們從來沒犯過罪」的意思。

我們犯過罪，但現在稱義了，在神面前就像我們從來沒有犯過罪一般。



但事實上，稱義所涵蓋的比這個更多，不但神看我們如同我們沒有犯

過罪，稱我們為義了；而且如今我們在愛子裡得蒙悅納。稱義的意思

是我們已經與神和好，如今得以站立在祂面前。從前我們不能親近神，

不能站立在祂面前。我們若站在祂面前的話，必被定罪，被擊殺；但

感謝神，因著稱義，今天我們能放膽站立在祂面前，不用恐懼祂的震

怒，因為有祂的義在我們身上。所以稱義事實上涵蓋這一切意義。我

們稱義就像我們沒有犯過罪，所有的罪全不再被紀念；不但全給赦免，

還都不再被紀念，因為罪如果仍舊被紀念，我們就不能說自己稱義，

就好像從未沒有犯過罪。事實上我們都犯了罪，但一切的罪都被忘得

一乾二淨，全給寬免。神早已忘記我們的，所以我們稱義了，與神和

好了，不再是神的仇敵。神已經在祂的愛子裡悅納我們，我們就得以

放膽站立在祂面前。這就是稱義。 

我們怎樣能稱義呢？這是個老問題，這問題早就在聖經寫成的第

一卷約伯記提過出來。約伯記是按歷史次序最早寫成的書卷，甚至早

在創世記以前，因為創世記是摩西寫的，而約伯卻是生於摩西以前那

些父老的年代。在約伯記 9章就提到這個問題：「人在神面前怎能成

為義呢？」 

人既是個不義的罪人，怎能在神面前成為義呢？神是公義的，祂

怎能使不義的稱義？如果神不基於憐憫而逕自稱不義的人為義，那祂

就會成為不義，在祂的公義上妥協，祂絕不能如此作。神愛罪人，祂

卻痛恨罪惡。感謝神，為此我們要有福音。福音是：神愛世人，甚至

將祂的獨生子，賜給世人。祂的兒子來到世上成為人，就是耶穌，祂

把我們一切的罪都歸到祂身上，代替我們死在十字架上，祂為我們的

罪流出寶血，祂的血就滿足了神公義的要求；祂的血潔淨了我們的良



心，因此今天我們得在神面前稱義。換句話說，我們實在是稱義了，

但並不是靠著自己得稱為義。 

我們常會設法叫自己為義，但無論如何竭盡全力都不成功。只有

神能叫我們稱義，祂是靠著自己愛子的血使我們稱義，因為血流了，

罪就得赦。所以，神可以名正言順稱我們為義，祂的義也臨到我們。

「神使那無罪的（原文是『不知罪的』），替我們成為罪，好叫我們

在祂裡面成為神的義。」（哥林多後書 5章 21 節） 

我們留意，不但神稱我們為義，而且因著我們接受福音，我們也

稱神為義，我們成了神的義；祂叫我們稱義，也就顯出祂的義。這是

有相互作用的。 

我們在神面前如何得稱為義呢？今天神看著我們，宣告說：「我

未見在他們當中有罪孽。」你會記得舊約時期那外邦的先知巴蘭要咒

詛以色列民，但神使咒詛化為祝福，說：「我未見雅各中有罪孽。」

我們同樣是這樣，今天神說：「我未見在他們當中有罪孽。」我們在

基督耶穌裡稱義，神不再在我們裡看見有罪，反而看我們是公義的。 

但，這怎麼可能呢？在這件事上，屬神的人有不同的見解，其實

有一些甚至沒有見解。有人以為我們信了主耶穌就成為義。不錯，保

羅在羅馬書 5章 18~19 節說：「如此說來，因一次的過犯，眾人都被

定罪；照樣，因一次的義行，眾人也就被稱義得生命了。因一人的悖

逆，眾人成為罪人；照樣，因一人的順從，眾人也成為義了。」 

我們實在是成為義了，但怎樣成為義呢？有人以為當你相信主耶

穌，神馬上把你從罪人改變為義人。換句話說，以前你是罪人，只會



犯罪，但信了主耶穌以後，立刻你身上有了改變；你不再犯罪，成為

義了，在神面前所作的一切都是義，因為你身上有了改變。這的確是

一種說法，但是，你真正改變了嗎？不錯，你當初信主耶穌的時候—

—或者是最初幾天，或者是最初幾個月——你似乎是改變了。但是，

你得救初期所感到的興奮情緒開始消退的時候，你也就開始回復從前

的老樣子，發現其實你仍會犯罪，並不像你所想那樣的聖潔公義。換

言之，你並沒有改變。這並不是你沒有得救；你是已經得救了，在你

裡面有了新的生命，這是確實的。你已經得著永生，可是就你的表現

來說，你還沒有改變，還是老樣子。但感謝神，你有了新的生命。 

其他有些人在這件事上會這樣理解：「好啦，你信了主以後，儘

管雖然沒有改變，神卻把基督的義分給你，祂的功勞成了你的美德。

因此神看你的時候，祂就看見你滿了美德——滿了公義，因為耶穌基

督的義已經成了你的義。」這樣的理解似乎較合情合理，可是還不夠

準確。 

「耶穌基督的義」這個詞，在整本新約中只提過一次。（我讓你

去找在哪一段經文。）耶穌基督的義是指當主耶穌在地上的時候，祂

是全然公義，甚至在今天，祂仍是那位坐在父神右邊的義者。沒有人

是公義的，惟獨耶穌基督是公義的。祂是那唯一的義者，因為在凡事

上祂都得父神喜悅，這是祂從前，也是現在的公義。但你可知道祂的

公義並不能叫你稱義嗎？事實剛好相反，祂的義要定你的罪，因為祂

是那麼公義，而你是那麼不義。祂愈是顯出公義，你就愈顯得不義，

你就更加被定罪。 

比方你為人散漫，卻遇見一個很嚴謹的人。他處事愈嚴謹，就更



反映出你散漫無章，因為兩者之間顯出強烈的對比。約翰福音 16 章

10 節說：「為義，是因我往父那裡去。」聖靈來就定世人的罪是怎

樣的呢？主耶穌說：「為義，是因我往父那裡去。」基督往父那裡去，

為甚麼因此公義就定我們的罪？因為主耶穌在地上是唯一可以回到父

那裡去的，惟有祂能站立在父面前；惟有主耶穌能活在父神面前；祂

是神能悅納的那位唯一的義者。因此，主耶穌既然回到父那裡去，就

證明基督的義是完全的。祂能回到父那裡去，祂這個義就定了我們的

罪，因為我們不能到父神那裡。事實上我們不敢去祂那裡；我們若去，

就必被擊殺，這是公義。 

我們要明白耶穌基督祂個人的公義不會、也不能叫我們稱義。耶

穌基督的義是叫祂有資格在神面前作我們的代替，因為祂沒有罪，因

此祂能為我們成為罪。如果祂不是公義，就不能成為我們的代替，祂

只會為自己的罪死。但是，感謝神，祂是全然公義，祂就能為我們成

為罪，好叫神的義能臨到我們身上。祂的義使祂有資格成為我們的救

主，成為我們的代替。祂本人的公義並不能分給我們、成為我們的義。 

又有一些人認為，不光是我們的主耶穌有一切的功勞和一切的義

可以分給人，在世上也有些被封立了的聖人，他們積聚許多功德，死

的時候就有資格直接上天堂，不用先到煉獄。他們到了天堂，還有多

餘的功德分給人。結果，你若向這些聖人祈求，他們就給你一些功德，

把你從煉獄救拔出來上天堂。那是分贈。但因信稱義的福音並不是這

樣。基督是滿了祂自己的公義，但祂不是把祂自己一些的義分給你叫

你成義。完全不是這樣。我們得以成義，是因為神把祂的愛子基督耶

穌給我們，祂自己成為我們的義。 



讓我們看清楚這才是我們得稱為義的方法，並不是我們改變了。

神沒有把基督一些功德分給我們，祂卻是給我們穿上基督自己。今天

我們是與基督聯合，所以當我們站在神面前的時候，祂不是看見你和

我，祂是看見祂的愛子，便說：「你稱為義，就如沒有犯過罪一樣；

你蒙悅納，與神和好了。」 

稱義並不是一種教訓，或道理、或方法、或方式，或技術，這一

切都不是。公義是一個人，這個人就是耶穌基督。你有耶穌基督，你

就稱義；你若沒有耶穌基督，就算你懂得因信稱義的道理，你還是不

能稱義。有人可能相信因信稱義的道理，但如果他們沒有相信主耶穌，

他們仍舊不得稱義。有人可能以這個教導為一種方法，但若不信主耶

穌，這方法也不管用。感謝神，你稱義了，在神面前得稱為義，因為

耶穌基督已經成了你的義，祂自己是你的公義；這就是福音。 

我記憶起那位寫天路歷程、非常著名的作者本仁約翰的故事。

（假如你沒有讀過這本書，我盼望你找來讀；這本書不是兒童讀物，

乃每個基督徒都該讀的。）當本仁約翰年青的時候，生活放蕩不羈；

有些時候，他深感罪孽深重，設法要改善自己。他嘗試改良生活，不

再發咒，上禮拜堂聚會，多多行善。他屢屢這樣作，但都沒有果效。 

有一天，本仁約翰又再次為罪深感不安，正想辦法改善。他在田

野間漫步，沉思如何叫自己稱義：如何能在神面前使自己成為義。他

想：我沒有公義，我怎能成為義呢？我該作甚麼？就在這時刻，他聽

見有聲音說：「我的義是在天上。」這是個啟示。他原以為他的義是

在他自己裡面，他必須做一些事使自己稱義；但他聽見這聲音說：

「我的義是在天上。」 



公義並不是在你裡面，是在基督耶穌裡，祂才是你的義。你有基

督耶穌，就能在神面前稱義。如倪柝聲弟兄說：「你可能改變，也會

改變，但你的義永不會改變，因為那是耶穌基督。」不管你會怎樣改

變，你的義永遠不會改變。這是保羅在羅馬書裡所描述的福音的首先

部份，這是耶穌基督，不是一種教訓或方法，不是一種神可以分給你

的東西，神是把基督賞給你。 

成聖 

福音的第二方面是成聖，這是個大題目，但它的意思很簡單，是

指「為神分別出來」。實際的意義是指過敬虔和聖潔的生活，勝過試

探和罪惡的權勢，過得勝的生活。這就是成聖。在路加福音 1 章 75

節記錄了一個禱告，提到我們可以終身在神面前用聖潔公義事奉祂。 

不錯，在得救和稱義以後，我們應當終身在神面前，活出敬虔

（就是像神的）和公義的樣式。個真正信主的基督徒在地上理當活出

像基督的樣式。勝過罪惡的權勢，過聖潔的生活。「你們要聖潔，因

為我是聖潔的。」（利未記 19 章 2 節）這不僅是個勸戒，這是命令；

神命令你和我要聖潔。聖潔的意思是「不尋常」，意思是說：我們要

活出不尋常的樣式，跟世人的生活樣式不一樣。我們是為神分別出來

的，所以應該跟世人有分別。我們在地上是代表神，彰顯祂，表明祂，

就是祂的榮耀。我們在地上生活就是為此，這就是成聖。 

我們怎能成為聖潔呢？怎能活出得勝的生活？我們都知道應該活

出這樣的生活，但我們可以活得出來嗎？在羅馬書 7 章，保羅說：

「我心裡知道，在我那更新了的心思中，我知道應當守神的誡命，我

也願意去作，也嘗試去作；但愈竭力嘗試，就愈失敗。我心裡立志，



但作出來由不得我。我真是苦阿！誰能救我脫離這取死的身體呢？」 

這豈不是今天許多基督徒的經歷麼？你在神面前得救稱義，與神

和好，又有祂的生命在你裡面，可是你卻不能勝過罪惡的權勢。你心

裡願意，卻沒有力量。你試了又試，始終屢屢失敗，你作基督徒的生

活過得多麼可憐。這決不是福音。 

福音不僅是為罪人，也是為信徒。為信徒的福音是：「你是否知

道自己已經和基督同釘十字架？」（羅馬書 6 章 6 節）換句話說，主

耶穌的寶血是叫你稱義，但要叫你成聖的，是主耶穌的十字架。 

主耶穌在十字架上，背負了你和我一切的罪，在那裡為我們的罪

死了。所以我們若相信祂，我們的罪就得赦免。同樣地，基督耶穌上

十字架的時候，祂把你和我也一同帶去。感謝神，基督不但背負我們

的罪，祂也把我們跟祂一同上十字架；在十字架上祂死了，我們也一

同死了——祂不但為我們死，也把自己當作我們死了。這是因為當主

耶穌死在十字架上的時候，祂不但作我們的代替，為我們償還罪債；

祂也成了我們的代表。在十字架上祂代表我們：那就是說：祂死的時

候，我們在祂裡面也死了，也與祂同死；當祂從死裡復活的時候，我

們也與祂一同從死裡復活，因此保羅這樣宣告說：「我已經與基督同

釘十字架，現在活著的不再是我，乃是基督在我裡面活著；並且我如

今在肉身活著，是因信神的兒子而活，祂是愛我，為我捨己。」（加

拉太書 2 章 20 節） 

我們在經歷上知道成聖是甚麼嗎？不錯，成聖要求我們過聖潔的

生活。可是誰可以過這樣聖潔的生活呢？靠我們自己，你和我都不可

能過這樣聖潔的生活。儘管我們已經得救，如果要靠自己的意志、自



己的努力去嘗試過聖潔的生活，我們都必失敗，因為根本上我們沒有

改變。只有一個人可以過如此聖潔的生活，這個人就是耶穌基督。祂

是唯一可以過如此聖潔的生活的人，你可知道祂活在祢裡面嗎？祂在

祢裡面，但你沒有讓祂從你身上活出來，你仍舊在憑自己努力去活，

這就是為甚麼你不能過聖潔的生活。只要你自己肯讓開，讓基督活，

你就可以一生在神面前過聖潔公義的生活；因為在二千年前，祂自己

就是如此生活在地上，祂只是在你和我裡面，透過我們重活出來。請

記著：成聖並不是改變了的生命，成聖是交換了的生命。你並沒有改

變，但交換了生命，你不再是你，而是基督在你裡面活著。 

內地會的創始人戴德生是個典型的例子。他愛主，到中國去當宣

教士，被神大大使用。但當他在中國的時候，他感到雖然自己在向中

國人傳福音，他自己的生活卻很失敗，不能勝過許多事情，憂慮，易

焦躁不安。他向主祈求過得勝的生活，過榮耀神的生活；他竭盡全力

去作。最後神指示他那是一個交換的生命：「戴德生，這不是你能作

的。但我在你裡面，我會活出這樣的生命，所以你要放鬆，讓我去作

好了。」他馬上就發現整個人徹底給改變了。這是成聖。 

首先，成聖並不是個教義，也不是第二次的祝福。有些人接受有

第二次祝福的概念，他們以得救為第一次的祝福，成聖就是第二次的

祝福。是怎麼回事呢？他們以為罪根已經從你身上拔掉，那麼你不能

再犯罪了。 

我必須承認我是在一群相信罪根除清的追求聖潔的人當中得救，

當時他們正舉行特別聚會。但在聚會中，不幸的是那位創辦該集會的

人竟然大發脾氣，顯然她的罪根沒有除淨。事實上，人的罪根終其一



生不會除淨；但感謝神，是人本身給除掉，不是罪根給除淨。十字架

把人除掉了，越聖。 

約翰衛斯理傳講因信成聖。不光是因信稱義，也是因信成聖。為

甚麼是因信稱義呢？因為一切該作的都已經為你做妥了，你只要相信

接受，你就得著。成聖也是同樣的道理。基督就是聖潔，所以當你相

信祂的時候，你就成為聖潔，就是如此簡單；只要相信祂，就能得著

祂作你的聖潔。哥林多前書 1 章 30 節不是這樣說嗎？「神又使祂成

為我們的智慧、公義、聖潔。」聖潔並不是神所給你的事物，聖潔是

一個人——基督。基督自己給了你，祂成了你的聖潔。這是神的福音。 

得榮耀 

許多信徒以為既然已經稱義，不用下陰間而可以上天堂，那就夠

好了。也有一些信徒認為這還不夠理想，因為他們確實渴慕過敬虔的

生活，在地上過聖潔的生活。為這樣的信徒，我們感謝神。如果你是

他們其中的信徒，也認為這樣就很不錯了；但神說就算是這樣，祂還

認為不夠好。福音是要完全滿足神的心意，不是只叫你滿足。福音要

叫神得著滿足，光是叫你稱義，叫你成聖，神還是沒有得著滿足。祂

說：「我還要多作一件事，我要叫你得榮耀。」 

得榮耀是甚麼一回事？得榮耀的意思是：神要把你改變，榮上加

榮，把你模成祂愛子的模樣。「祂預先所知道的人，就預先定下效法

祂兒子的模樣，使祂兒子在許多弟兄中作長子。預先所定下的人，又

召他們來；所召來的人，又稱他們為義；所稱為義的人，又叫他們得

榮耀。」（羅馬書 8 章 29~30 節） 



得榮耀並不是表示你那天然的人改變了，得榮耀了。不是的，你

不會改變，因為「從肉身生的，就是肉身；從靈生的，就是靈」（約

翰福音 3 章 6節）：但當聖靈在你生命裡面作工，除掉你的己生命，

直至基督完全成形在你裡面，那你就給模成祂的模樣。這是變化，這

才是榮耀。我們是可恥的，只有基督才是榮耀的；所以當基督成形在

我們裡面的時候，那才是榮耀。換句話說，當神給表明出來，被人看

見的時候，那就是榮耀。你看見神，就看見榮耀，這是祂的目的。祂

不單要叫我們稱義，叫我們成聖，祂還要叫我們得榮耀，祂要叫基督

在我們裡面完全成形，好使我們給模成祂的模樣。 

神如何作成這一切呢？聖靈負責作這美事：聖靈就像刺繡者，一

針一線在我們生命裡，把基督刺繡在我們裡面。祂這樣作，就使我們

穿上刺繡的華衣，成為配作基督的新婦。藉著這工，在我們裡面縫繡

組成的，正是基督。基督是我們的救贖，救贖是要使我們得兒子的名

分，就是為作兒子作好準備。那時我們就已經長成，已成為神的眾子，

這就是得榮耀。再說，得榮耀並不僅是個教訓，也不僅是個道理：得

榮耀著實是基督自己。你看見基督，就看見榮耀；這是聖靈所作的工。 

使徒保羅在這書信的末了以得勝的呼聲結束，那是在 8章 31~39

節。讀這段經文，你念到神既不愛惜自己的兒子，為我們眾人舍去，

祂豈不也把萬物和祂一同賜給我們？是神使人稱義，祂也稱我們為義。

基督已經死了，而且已經從死裡復活，現今基督更在神的右邊，替我

們祈求。神稱我們為義；基督拯救我們；然後聖靈把基督作在我們裡

面，直至我們給模成神愛子的樣式。這都是福音所供應給我們的。 

 



福音的計畫與目的 

羅馬書最後兩部份，我只提說一下，不會詳加解釋。這結尾的兩

部份，首先 9至 11 章是很美的經文。讀羅馬書，讀到這三章，人往

往就被卡在那裡，因為太艱澀了，不能領會其中的意思。但事實上，

這三章經文很美，因為啟示了福音的計畫和目的。是神那權能的旨意

拯救了我們，所以把我們圈在罪裡，好叫我們能被保藏起來歸於基督。

這樣的工作是首先向猶太人作，然後向列國的人，末了又再轉向猶太

人。這不在乎那定意的，也不在乎那奔跑的，只在乎發憐憫的神（羅

馬書 9 章 16 節）。在這一切的安排上，目的只是為了叫「凡信祂的

（或求告主名的），就必得救」（參羅馬書 10 章 9~13 節）。換句話

說，神這樣完美的安排，目的是為了每一個人都有機會來找到主耶穌。

祂的道路何其難尋，但祂的目的卻十分清楚。祂願意基督是包括一切，

又住在各人之內，因為榮耀都要歸給祂。「本於祂，倚靠祂，歸於祂」

——這就是福音的目的。福音的目的是要叫基督得榮耀：那就是說：

基督要在萬有之上居首位。 

福音的能力與果效 

羅馬書最後的部份是論及福音的果效。在這書信的結尾，你找到

一個信徒組成的身體，蒙恩得救的人組成的身體：他們成了一個身體，

這個身體要在地上彰顯頭，就是基督。這個身體在地上要叫基督得榮

耀。在這身體內，他們彼此相愛，互相收納，彼此關顧，互相建立，

在這世上成為主耶穌的見證。這就是福音的果效，福音的結果。 

羅馬書末了三節經文給這書信下了很恰切的總結，經文中有三處

用「照」或「按」這字眼分別帶出裡面的深意。「惟有神能照我所傳



的福音，和所講的耶穌基督，……堅固你們的心。」這是指出福音的

供應，回應本書信的第一部份。 

接著：「並照永古隱藏不言的奧秘，……這奧秘如今顯明出

來，……藉眾先知的書……。」這是指福音的目的，回應這書信的第

二部份。 

末了：「而且按著永生神的命，……指示萬國的民，使他們信服

真道。」這是指出福音的能力與果效，回應本書信的第三部份。 

「願榮耀因耶穌基督歸與獨一全智的神，直到永遠。阿們。」 

在福音裡我們看見主耶穌，因為祂就是這福音。我們所得著的是

耶穌基督——不是教訓、不是方法，也不是方式，惟獨是耶穌基督，

祂自己就是我們的福音。 

禱告： 

親愛的天父，求祢向我們和在我們裡面把祢的兒子啟示出來，好

叫我們能認識祂就是這福音，就是我們所接受並相信的大喜的信息。

主阿，求祢開我們的眼睛，好叫我們知道祂是使我們稱義、成聖，並

得榮歸。求祢開我們的眼睛，叫我們能看見祂就是福音的目的，好叫

祂在凡事上居首位。我們祈求能在地上成為福音所是的團體的彰顯。

願榮耀都歸給祢。奉主耶穌的名。阿們。 


