
healingwings.net 

新約啟示的基督 

江守道弟兄 

以弗所書-教會所啟示的基督 

「都是照祂自己所預定的美意，叫我們知道祂旨意的奧秘，要照

所安排的，在日期滿足的時候，使天上、地上、一切所有的，都在基

督裡面同歸於一。」（以弗所書 1 章 9~10 節） 

「又使眾人都明白這歷代以來，隱藏在創造萬物之神裡的奧秘，

是如何安排的，為要藉著教會，使天上執政的、掌權的，現在得知神

百般的智慧。這是照神從萬世以前，在我們主基督耶穌裡所定的旨

意。」（以弗所書 3 章 9~11 節） 

禱告： 

親愛的天父，我們心裡渴慕能與祢面對面相會，我們實在感謝稱

頌祢，因為祢使我們能藉著基督耶穌得見祢的榮面。帕子已經除去了，

所以來到祢面前，我們臉上不再蒙著帕子。我們渴慕能見主的榮耀，

讓主和聖靈照著祂的模樣改變我們。我們把這段時間交托在祢手中，

深信祢必賜福。奉主耶穌的名。阿們。 

聖經是耶穌基督的啟示。我們讀聖經，目的是要認識祂，這是神

的話賜下來給我們的唯一原因，也是我們能接觸神的話的唯一途徑。

因此，我們渴慕在聖經的每卷書裡都能看見主耶穌。我們從馬太福音

開始，現在到了以弗所書，我們仍要看見基督，要透過教會看見基督。 

https://healingwings.net/


使徒行傳和以弗所書有相似之處。在使徒行傳裡，復活的基督在

祂那團體的身體裡，就是在教會裡，作工教訓人。在以弗所書裡，仍

然是主耶穌作祂教會的頭，但有一點不相似：使徒行傳是把事實給我

們——基督在祂的身體裡顯明；但在以弗所書，我們得著教導——在

教會裡有關基督的教導。神往往先把事實給我們，然後告訴我們它的

意義，這是很奇妙的神的作為。 

使徒行傳給我們看見的事實是：教會其實是基督自己在地上作工

和教訓人，就像以前祂道成肉身在地上穿上人身體行事一樣。同時我

們也看見復活的主穿上另一個身體——團體的身體，繼續在地上行事。

這是事實。在以弗所書裡，我們得著解釋和教導。 

保羅是在羅馬坐宰的時候寫以弗所書，當時他身體上受限制，不

能自己活動，不能在神的子民中間來往。但感謝神，他在靈裡卻沒有

受困。相反的，他的靈高升上三層天，在那裡他得見神的奧秘，他要

把這個神的奧秘與以弗所的信徒分享，也在今天與我們分享。 

以弗所書向我們啟示基督是教會——祂的身體——的頭，這是神

旨意的奧秘。在哥林多前書，保羅說：「我定意在你們中間不知道別

的，只知道耶穌基督和祂釘十字架。」這並不表示除了耶穌基督和祂

釘十字架的基本教訓之外，保羅就甚麼都不知道，因為說了這話以後，

馬上他接著說：「然而在完全的人中……。」這「完全」並不是指無

罪的完全，因為除了我們的主耶穌，沒有人是完全沒有罪的，祂果真

是完美無罪。在新約裡，「完全」的意思是「成長、成熟」。保羅說：

在長成老練的人當中，他也講智慧，但這是世上或有權有位的人所不

懂的智慧，這是在奧秘中神的智慧。這智慧在過去的世代曾經是隱藏



的，是為了我們的榮耀。在這方面，並沒有任何矛盾衝突：「耶穌基

督和祂釘十字架」是根基，而保羅所傳講的智慧，就是在奧秘中神的

智慧，是建造在這根基上；仍舊是基督。 

保羅在以弗所書，主要是論到這個「在奧秘中神的基督」，他把

我們帶到遠古的過去，然後穿越時光，帶我們去看前面要來的永遠。

換句話說，保羅是論到神永遠的旨意。 

神有一個永遠的旨意。為甚麼我們稱它為永遠的旨意？因為神在

永遠的過去定規了這個旨意。遠在有時間，有被造之物以前，神就按

自己意旨所喜悅的，老早就在自己裡面定了旨意，長年累月一直作工，

直到在永遠的將來成就祂的旨意。祂在遠古的過去所定意的必然一定

會在永遠的將來實現，因為神從不誤事，但祂要在時間的範疇裡作工，

所以把時間分設為時代，好讓祂把祂永遠的旨意作成。這個其實就是

時間，現今我們是在時間裡。 

神在遠古的過去所定的旨意是甚麼呢？簡單的說，是叫一切「都

在基督裡同歸於一」，要把一切收集起來，包括一切，都歸在基督裡

成為一，又以祂為元首。神非常疼愛祂的獨生子，要向祂表明自己的

大愛。要表達愛，就有送贈，神愛祂兒子如此之深，極願把一切都送

給祂，所以神就創造萬物，為祂愛子創造天地和其中的萬物；為祂兒

子創造山海平原；為祂兒子創造鳥魚百獸，甚至天上的天使和地上的

人，也都是為祂兒子造的。祂是在祂的兒子裡，藉著祂的兒子，也為

了祂的兒子，創造了萬物，好使祂承受萬有，又叫一切都在祂裡面同

歸於一。這就是神永遠的旨意，我們也知道在要來的永世裡，這仍是

真理。一切都要在基督裡同歸於一。 



「同歸於一」是甚麼意思呢？這個詞在新約裡用了兩次。在以弗

所書第一章用了一次，此外在羅馬書十三章也用了一次：「像那不可

姦淫、不可殺人、不可偷盜、不可貪婪，或有別的誡命，都包在『愛

人如己』這一句話之內了。愛是不加害與人的，所以愛就完全了律

法。」（羅馬書 13 章 9~10 節） 

誡命有不少，但不管是甚麼誡命，所有都包在一個字之內——愛。

愛是所有誡命的總意。愛給所有誡命賦予意義，愛也是成全誡命的唯

一途徑，所以愛能把所有誡命都包起來；同樣的，基督把一切都包起

來；不管是甚麼，包括你和我，所有的天使和一切被造之物，萬有都

在基督裡都給包起來，同歸於一。祂賦予萬有以意義，祂也正是萬有

的意義：祂把萬物包聚起來，使一切和諧合一；祂是萬有的目的。我

們知道在要來的永世裡，這個旨意要成為明顯的實際。為此我們感謝

神。 

在過去的永遠裡，沒有問題發生，神定下祂的旨意時，並沒有引

起爭辯、反對或異議。在將來的永遠裡，也不會有問題，因為所定的

旨意在那個時候都會全部實現，屆時不會有反對，也不會有衝突。神

定會得著祂想要給兒子的一切。 

但是，在過渡的時間裡就有許多問題了。神起初定下旨意和著手

創造萬物以後，問題就開始出現。首先是天使長路西弗的背叛，神所

創造的天使長背逆神，結果它自己淪為魔鬼，成了神的仇敵，因此地

上陷入一片混亂。依照創世記所說，神把地上修正再造，使它成為人

可居住之處，然後造人，叫他管理地上一切。但人犯罪，令整個世界

再度陷入「空虛」和「毀壞」。但感謝神，祂繼續作工，藉著祂的愛



子，祂施行救贖，使萬物重歸到神的豐滿裡。主耶穌不但用祂的寶血

救贖我們，祂的救贖其實也普及全宇宙，因著祂在各各他十字架上所

成就的救贖，祂把萬有再度歸回祂的豐滿。 

神在祂愛子裡也定意要得著一批人——教會，就是祂愛子的新婦，

分享祂的榮耀，也分擔祂的責任；分享祂的生命，也分擔祂的工作。

這是神為祂兒子所定的永遠旨意的一部分，你和我有份在其中。神喜

悅把萬有賜給祂的兒子，祂兒子要與一批蒙救贖的人——教會——分

享這一切，甚至分享祂的榮耀。神的心意是藉著基督在地上成全了救

贖的工作以後，要成就祂永遠的旨意，祂要得著一批人在祂兒子裡，

也為著祂的兒子，把這個心意實現出來。 

我往往記得這個故事：有一位作父親的，有一天要搬動一張桌子。

桌子很重，但那人相當強壯，大可以自己單獨拿起桌子搬動。他年幼

的孩子看見父親要動手搬，就要幫一把：父親同意他幫忙。他就抬桌

子的一邊，父親抬另一邊，兩人把桌子搬動。其實孩子反倒加重了桌

子的重量，因為父親不但要搬動桌子，也得把孩子一起搬動起來。他

們把桌子搬好了，孩子說：「我們大功告成了。」 

這個故事描述了神藉著基督所作成的。主耶穌已經成就了一切，

但神喜悅我們與祂同工，而事實上我們反而加重了祂的負擔。（如果

你不以為自己有加重主的承擔，我卻肯定我有。）但主樂意負起那額

外的重擔，承擔一切，好叫父神的旨意成就。為此，我們感謝神。 

奇妙的是：神決意把我們放在有關祂兒子的永遠旨意裡，卻不願

意我們的反應全是被動式、惰性、無意識地，或僅是技術性的。祂願

意我們是在活的、在靈裡、真實體驗性的情形下參與祂的計畫。既然



這是神的心意，祂首先要做的，就是向我們顯明祂旨意的奧秘。 

神的旨意是個奧秘。誰知道神的心呢？誰知道祂心中所想的呢？

誰知道祂在遠古的永遠裡所定規的呢？誰知道在時間範疇內祂所作的

一切呢？誰知道祂的目的是甚麼？沒有人知道。這是個奧秘。不但智

慧人不知道，甚至天使也不知道。這是個隱藏在神裡面的奧秘。祂的

旨意是個隱藏在祂裡面的奧秘。現在，我們想想神竟然喜悅把祂旨意

的奧秘顯示給我們。而我們是甚麼樣的人？ 

我心裡有很深的感動，神竟然沒有把祂旨意的奧秘啟示給天使；

事實上，天使要藉著教會（就是主所救贖的人），才得知道祂的奧秘

（以弗所书 3章 10 節）。我們犯罪，已經死在罪惡和過犯當中，我

們心思黑暗，遠離神的生命，成了神的仇敵；我們恨惡祂，背逆祂，

用腳踢祂。但是，在祂的大愛和憐憫裡，耶穌基督的恩惠，祂不但拯

救我們，還向我們這些蒙恩得救的罪人，啟示祂旨意的奧秘。祂沒有

視我們為奴僕，祂待我們像朋友。 

可是，為了啟示祂旨意的奧秘，神自然首先必須吸引我們親近祂，

使我們與祂有一個生命裡活的關係，好叫我們對祂旨意的認識，不僅

是外在表面的知識，而是對祂旨意的奧秘有活的經歷上體驗性的認識。

那就不只是教導，而是基於經驗的教導。如果我們只有教導，那就成

為教義；但假如教導是基於經驗，那就是生命。神要我們在生命裡認

識祂的旨意。 

在以弗所书 1章，保羅嘗試把這奧秘描述出來，卻力有不逮。為

了要把祂旨意的奧秘顯示給我們，神首先在基督耶穌裡賜給我們天上

各樣屬靈的福氣。這是祂要賜福我們的原因，祂在基督耶穌裡賜給我



們那些屬靈的福氣是甚麼呢？「就如神從創立世界以前，在基督裡揀

選了我們。」（以弗所书 1章 4 節）在創立世界以前，神就已經在基

督耶穌裡揀選了我們；我們並沒有揀選祂，反而是祂老早在創立世界

之前，甚至在我們還沒有出生以前，揀選了我們。祂在基督耶穌裡揀

選了我們，還預定我們每一個都得兒子的名分。祂說：有一天，祂所

揀選的這個人和那個人都要成為像祂獨生的愛子一樣的眾子。太奇妙

了！這個人和那個人都要在神面前在愛裡成為聖潔、無有瑕疵。要在

神面前成為聖潔、無有瑕疵，只有一個途徑，那就是藉著愛，因為

「愛能遮掩一切過錯」。 

然後保羅說：「這恩典是祂在愛子裡所賜給我們的。」（以弗所

书 1 章 6 節）神在愛子裡賜給我們恩典。或者換句話說，神向我們說：

「你是我所喜愛的。」祂偏愛你和我，但這個偏愛是一視同仁，因為

祂偏愛每一個人。 

神藉著主耶穌的血買贖了我們。祂付出了何等大的代價！基督流

血救贖我們，是照著神豐富的恩典。 

神為我們在天上存留了基業，但願我們知道祂的恩召有何等指望！

我們蒙召成了基督的身體，這身體的指望，是在身體長成完全的時候，

要成為基督的新婦。 

我們要在眾聖徒中，認識基督的基業有何等的榮耀。不光是我們

承受基督——祂作我們何等的基業啊——基督也要承受我們；我們要

成為祂的豐盛的基業。 

我們也要知道神向我們這些信的人所顯的能力，是何等浩大！哦，



神在我們身上所運行的能力，就如祂使主耶穌從死裡復活，又叫祂在

天上坐在神的右邊，遠超過一切。同樣的大能今天也運行在我們裡面。 

神在基督裡成就了這一切，叫我們曉得只有在基督裡。我們是在

基督裡蒙揀選；我們能得兒子的名分，全是因著基督；我們是藉基督

的寶血得蒙救贖，也是藉著基督能與祂同作後嗣。我們在神恩典中所

享用的一切，都是基督。神要使基督成為我們的一切，祂是我們生命

中的一切，這就是萬有要在基督裡同歸於一。 

在以弗所书 2章，我們知道神旨意的奧秘，也是與我們每一個人

有關的。當我們死在過犯罪惡之中，神的愛、憐憫和恩慈就臨到我們，

使我們不但從死裡活過來，還使我們與基督一同坐在天上。我們雖然

分散，但現今在基督耶穌裡成為一個新人，我們在基督裡聚合起來歸

於神。這一切都為我們成全了，我們也承受和經歷了這一切，使我們

能真正認識神旨意的奧秘。祂旨意的奧秘要首先在我們身上作出來，

我們不單要心裡領會，也要在我們的生命中活出來。教會果真能說萬

有都在基督裡同歸於一，祂是一切，也賦一切以意義和目的，祂是我

們的一切，這是教會所要作的見證——宣揚神旨意的奧秘。 

你知道神旨意的奧秘嗎？你知道祂的旨意是要叫祂的兒子在萬有

之上居首位嗎？你知道神的旨意是要基督作萬有的元首，使萬有在祂

裡面同歸於一，好讓基督能在萬有中得著彰顯嗎？你知道祂要在萬有

中得榮耀嗎？你知道這就是神旨意的奧秘嗎？如果我們不知道，那麼

誰會知道呢？如果問天使，天使會說：「我們不知道神旨意的奧秘，

我們見過神許多偉大的作為，也知道祂是有目的在作工，但祂的目的

是甚麼呢？告訴我們啦！」教會不光要指教世人，她也要把向世界隱



藏的神旨意的奧秘宣揚出去。這是以弗所书 3 章 10 節的意思：「為

要藉著教會，使天上執政的、掌權的，現在得知神百般的智慧。」 

神首先叫我們能活活地認識祂旨意的奧秘，然後藉著教會——蒙

恩得救的人，神要使天上執政的和掌權的，都得知祂百般的智慧。這

些在天上執政和掌權的，不是指地上的君王和貴族。不錯，神要藉著

教會，使世人得知祂旨意的奧秘，否則世人永遠不會知道那是甚麼。

但除此之外，祂也要藉著教會，使執政掌權的同樣地知道。大多數的

釋經者認為這裡所說的執政和掌權的，是指著良善的天使（假如我們

能把天使分為良善的和邪惡的話）；良善的天使是那些順服神並執行

祂意旨的天使，邪惡的天使是那些由墮落的天使長路西弗領頭背叛神

的天使。 

這些執政和掌權的善良天使，在知識上遠比我們明智，但縱然是

這樣聰明，他們並不是完全智慧，不是甚麼都知道，他們所知道的比

我們多，但並不是全知道，而且需要受開導。那麼，誰能把神的智慧

向他們說明呢？是教會。當天使細察神在蒙救贖的人中間所作的工，

當他們看見這些蒙救贖的人進入基督的實際裡，那時，他們的眼睛就

明亮起來，認識神永遠的旨意。我們要開導天使去認識神的智慧。 

多數的釋經者相信這些是善良的天使，原因是邪惡的天使要知道

的是神的權柄和大能，惟良善的天使想洞悉神的智慧。教會不但要指

教良善的天使，叫他們認識神的智慧，教會還要使那些邪惡的天使曉

得神的權柄和大能（這是以弗所書 6 章所論及的）。基督在加略山十

字架上成就了一切以後，就把祂的得勝交給教會，叫她去執行和活出

神的旨意，好使邪惡的天使能知神的大能。所以我們要站穩，要抗爭，



一直站住。這就是以弗所書的信息。 

如果基督是藉著教會才得彰顯，那麼你必須先知道教會是甚麼。

如果不認識教會所是，那麼你怎能藉著教會看見基督？以弗所書是論

及教會的所是的一封偉大書信。要知道教會是甚麼，不用環顧周圍環

境，你不會找到答案的；甚至也不用去研究教會歷史，因為裡面記錄

的大半是官方認可的基督教資料。如果要知道教會真正是甚麼，還是

要細讀以弗所書，這才是神的教會的啟示。 

基督的身體 

「教會是祂的身體，是那充滿萬有者所充滿的。」（以弗所書 1

章 23 節） 

教會是那充滿萬有的基督的身體；教會是基督所充滿的，就像人

的身體，是頭所充滿的，人一切的智慧、計畫、意圖、權威和支配，

都在頭裡面。但頭是供應身體的，所以身體就成為頭的充滿。這是教

會的所是——基督的身體。一切的智慧，基督那一切測不透的豐富，

都積存在這身體裡面。基督就說：這是我的豐滿。 

基督的身體不但儲存基督那一切測不透的豐富，她也是彰顯祂的

榮耀。人的身體往往是用衣服遮蓋的，惟頭是外露可見；教會就不要

宣揚自己，教會不要讓世人看見她的本身。「看哪，我們教堂的尖頂，

上達諸天。」那不過是巴別塔，不是教會。教會是要彰顯作頭的基督。

人踏進神子民的聚會時，只當看見基督。基督在聚會中，人就要俯伏

敬拜祂。教會既是基督的豐滿，她本身該是常給掩蓋起來，永不曝光。

教會只該顯露的是元首基督，讓祂得高舉，成了有目共睹。讓祂興旺，



我們衰微。那就是教會。 

教會是基督的身體。藉著教會，基督要繼續作工、教訓人。還有

許多要作的工，祂要在教會裡和藉著教會去作；也還有許多需要教訓

人的，祂也要藉著教會去教導。教會本身沒有自己的教訓，她只照基

督的教訓教導人。教會也沒有本身要作的工，她只作基督所作的。我

們在教會裡可有看見基督嗎？如果只見身體而不見作頭的，那是可惡

的事。要讓人在教會裡得見基督。除非祂在教會裡是顯明可見，否則

就是我們的失敗，是錯誤不當的表明，而整個世界裡最大的罪，是錯

失表明的罪。哦，願我們能整體把基督活活的表明出來。 

一個新人 

教會是一個新人（以弗所書 2 章 15 節）。在亞當裡，是舊人；

在基督裡是新人。在亞當裡，眾人都死了；在基督裡，眾人都活過來。

從前在亞當裡，我們不相合；現在在基督裡，我們合而為一，不再分

為猶太人或外邦人；受割禮的或未受割禮的，化外人或西古提人；為

奴的或自主的，惟有基督是包括一切，也在萬有之內。這就是那新人

——那一個新人。在世人中間有猶太人，但在教會裡面沒有猶太人；

在世人中有希利尼人和外邦人，但在教會裡沒有外邦人；在世人中間

有許多化外人和西古提人。人更糟，因為他們比未開化的人還要野蠻。

熟悉歷史的人都知道，西古提人在當時是人類中最野蠻的。可見在神

的眼中，實際上沒有文明開化的人，所有人不是化外人就是西古提人，

只有在基督裡才是開化的。在世人中間才會有這一切天然上的區別和

歧視，但在這個新人裡沒有這一切，因為在基督耶穌裡我們都合而為

一。 



當你遇見一位基督徒弟兄或是姊妹的時候，你看見甚麼？你看見

一個中國人，還是看見基督？如果你只見是個中國人，那麼不但是對

你，也是對我來說，這都是太遺憾了。在教會裡沒有中國人，沒有美

國人，沒有黑人或白人，沒有黃種人或褐色皮膚的人；在教會裡沒有

博士，沒有文盲；在教會裡沒有作主人或僕人之分。不錯，在世上有

這些區分，但在教會裡沒有區分。我們團聚在主的桌子的時候，都是

基督耶穌裡的弟兄姊妹。我們是合一的，沒有任何事物可以使我們與

基督分離；也沒有任何事物使我們彼此分離，因為基督的愛把我們結

合起來。教會是那一個新人。當人目睹神的子民如此合一，就明瞭這

不可能是天然的，這是超自然的，是基督把我們聯結成為一體。這是

我們的見證。 

與聖徒同國 

教會是甚麼？我們是與聖徒同國（以弗所書 2 章 19 節）。教會

是在地上的神國。祂救了我們脫離黑暗的權勢，把我們遷到神愛子的

國裡。現在我們是在神國中，同作子民。我們的國籍是在天上，在地

上我們是外人，是客旅，但我們有國籍，那是在天上的。 

你若想到神的國在我們中間，就會明瞭我們既是神的子民，就必

須完全順服我們的君王——基督——的權柄。我們若順從我們的君王

基督的管治，就能在實際上表明祂的國。但如果我們在生活上背叛基

督的權柄，那麼怎能在地上發表神的國呢？世上滿了反叛，但我們比

他們強嗎？教會是神的國，但這個國度是神兒子的。馬太福音 17 章

提到基督在山上變化形像的時候，天上有聲音說：「這是我的愛子，

你們要聽祂。」這是國度。在神的國裡，我們的態度該常是這樣：



「祢有甚麼吩咐？」這是順從的態度。如果我們在個人和集體雙方面

都服從神的兒子，世人就會看見基督，祂的權能就能藉著我們得著彰

顯，祂的旨意就能透過我們實現出來。 

神家裡的人 

教會是神家裡的人（以弗所書 2 章 19 節）。我們不光是一個

國，。我們不光是一個國，也是一個家。感謝神，我們是個大家庭。

提到家，首先我們聯想到的可能是家人相似的特徵，我們看見某人就

往往會聯想他一定屬於某家族，就像猶太人這樣說：「看我的鼻子，

你就知道我來自何方，耶路撒冷的地圖就印在我臉上。」那就是家族

相似的特徵。我們既然是神家裡的人，就應該有和我們的天父相似的

特徵，也該有和我們的長兄主耶穌相似的特徵，因為神使祂的獨生子

在許多弟兄中作長子。基督把祂的生命給了我們，有了這個生命，我

們就能愈長愈似神兒子的形像。我們是否在長成這個形像呢？我們家

族相似的特徵是甚麼？我想這是我們必須自問的重要問題。 

神藉著聖靈居住的所在 

「你們也靠祂同被建造，成為神藉著聖靈居住的所在。」（以弗

所書 2 章 22 節） 

教會是神藉著聖靈居住的所在，神藉著祂的靈居住在教會裡。說

到居所，我們會立刻回想到主所說的：「我要把我的教會建造在這磐

石上，陰間的權柄不能勝過她。」（馬太福音 16 章 18 節）基督正在

把我們當作活石，建造在祂本身那根基上。我們若在基督上一起被建

造，結果就是神在我們當中找到祂的居所：「無論在那裡，有兩三個



人奉我的名聚會，那裡就有我在他們中間。」（馬太福音 18 章 20 節）

這就是神的家。 

我們是彼此相爭分裂，還是彼此一起建造？我們是彼此相咬相吞，

還是彼此造就激勵，或彼此勸勉安慰呢？我們是否在用金銀寶石——

神的生命、基督的救贖、和聖靈的工作——建造呢，還是以草木禾秸

——人的天性、人的努力、和我們自己的主意——去建造（哥林多前

書 3 章 10~15 節）？我們實際上在作甚麼呢？ 

教會是神的居所，祂要居住在其中。這居所並不是照你所喜悅的，

乃是照祂的意思；不是要叫你感到舒適，而是要讓祂安居；不是要看

你是否滿意，而是祂感到滿意嗎？這是神的家。你去別人的房子裡，

馬上就知道房子的主人的習慣、性情和喜惡；看看裡面的家俱陳設，

牆上的壁畫，房子的情況你立刻就如見其人，因為這一切東西都在反

映出房子的主人。教會也是這樣。 

基督的奧秘 

教會是基督的奧秘（以弗所書 3 章 4 節）。神的奧秘是基督，而

基督的奧秘是教會；你若要認識神，就必須認識基督。主說：「你認

識我這麼長久，還要求把父顯給你看嗎？」（約翰福音 14 章 9 節）

同樣地，基督的奧秘是教會，你若要認識基督，就得看看教會，在那

裡你可以認識基督。但很可惜，今天的光景卻不是這教會是基督的奧

秘，教會要彰顯基督，因為教會就是基督。哥林多前書 12 章 12~13

節，到一個身子和許多肢體，肢體雖多，仍是一個身子，基督也是這

樣。基督的身體有許多肢體；雖然有許多肢體，但個別的肢體並不是

一個身子，是所有這些肢體合起來，才是一個身體。聖經的話是：



「基督也是這樣。」若是由我們去寫哥林多前書 12 章 12~13 節，我

們會說：「教會也是這樣。」可是聖靈藉著保羅說：「基督也是這

樣」，因為教會不過是基督以團體方式的顯出。是在你裡面的基督，

在我裡面的基督，和在每個人裡面的基督，聚合起來顯明基督。要記

住：教會並不是用你和我建造出來，教會是用你裡面的基督，和我裡

面的基督建造出來的，你和我都必須經歷十字架。教會是基督的奧秘。 

基督的新婦 

教會也是基督的新婦（以弗所書 5 章 23 節）。說到基督的新婦，

首先就會想到匹配，必須要有相似、相配、相像之處。兩個不相配的

人，不能合而為一。神說要為亞當造一個與他相像的配偶，教會就是

這樣，是與祂相像的配偶。教會不但有祂的生命，教會也必須洗淨，

成為聖潔、毫無玷污皺紋的榮耀教會，就像祂一樣。然後教會就與基

督合而為一，成為基督的新婦。 

基督的勇士 

此外，教會是基督的勇士（以弗所書 6 章）。教會要給神使用，

去打那信心美好的仗，要在一切事上運用基督的得勝，好叫萬事都歸

服基督。教會要給神使用，攻克仇敵，就是那比人高的被造卻墮落了

的天使，神要用那低於這墮落天使的去勝過它。羅馬書 8 章說，當神

的眾子顯出來，一切受造之物就能脫離敗壞和虛空的轄制，得釋放進

入神眾子的自由，萬有都要順服基督。 

我們要知道：神首先在我們裡面作工，叫我們在一切事上順從基

督，然後藉著教會，萬有都得歸服基督，在基督裡同歸於一，好叫神



的旨意得以成全。這就是以弗所書。但願我們都能看見基督。 

禱告： 

親愛的天父，求祢藉著祢的教會，把祢的兒子向我們顯明，不要

讓我們對教會只有頭腦上的知識。主啊，祢正在作工，要領我們進入

教會的實際，好叫祢的兒子得著彰顯，得著榮耀。哦，願祢為祢在地

上的子民，使這個心願早日實現。奉祢兒子寶貝的名祈求。阿們。 


