
healingwings.net 

新約啟示的基督 

江守道弟兄 

歌羅西書-基督是神的豐滿 

「因此，我們自從聽見的日子，也就為你們不住的禱告祈求，願

你們在一切屬靈的智慧悟性上，滿心知道神的旨意：好叫你們行事為

人對得起主，凡事蒙祂喜悅，在一切善事上結果子，漸漸的多知【道

神；照祂榮耀的權能，得以在各樣的力上加力，好叫你們凡事歡歡喜

喜的忍耐寬容：又感謝父，叫我們能與眾聖徒在光明中同得基業。祂

救了我們脫離黑暗的權勢，把我們遷到祂愛子的國裡。」（歌羅西書

1 章 9~13 節） 

「因為神本性一切的豐盛，都有形有體的居住在基督裡面，你們

在祂裡面也得了豐盛。」（歌羅西書 2 章 9~10 節） 

禱告： 

親愛的天父，我們實在讚美感謝祢，給我們這麼大的特權來到祢

的桌子前紀念祢的愛子，又藉【著祢的兒子來到祢施恩寶座前得憐恤，

蒙恩惠，得幫助。我們的父啊，我們實在感謝稱頌祢，因為我們真的

來到祢面前。我們感謝祢，因為帕子已經挪去；我們感謝祢，讓我們

能坦然無懼來到施恩寶座前。求父現在把祢自己向我們顯明，也透過

祢的話向我們啟示祢的兒子。我們奉主寶貝的名求。阿們。 

聖靈在歌羅西書裡要向我們啟示基督——祂的榮耀、豐盛、至高

https://healingwings.net/


無上和全足全豐。基督既然如此，「我們也在祂裡面得以完全。 

使徒保羅寫了兩封公認為成雙成對的書信，就是以弗所書和歌羅

西書，都是在羅馬監獄中約在同時寫的，也都是經由推基古傳送。在

以弗所書裡，我們看見教會榮耀的使命，是作基督的身體；在歌羅西

書裡，我們看見基督作頭的榮耀。作為祂身體的教會，在祂裡面得以

完全。所以這兩卷書啟示了基督和教會。據我們所知，歌羅西書寫在

以弗所書較早的時候，這是有理由的，但我們在這裡不打算多說。我

想當時寫信的次序必然是這樣，因為按理我們必須先看見頭，才能看

見身體；必須先看見基督，才能看見作祂身體的教會。 

稍微知道一下背景，會幫助我們明瞭這封書信。歌羅西是個很小

的城鎮，在今天大概不會稱為城市。它只是個小鎮，位於小亞細亞屬

羅馬帝國的省份內，現今的土耳其地區。保羅從沒有到過這個小鎮，

但他在以弗所停留過三年的工夫；在這期間，主的道傳遍了在小亞細

亞的猶太人和外邦人中間。顯然有一些歌羅西人因種種緣故，也許為

了經商，來到以弗所這大城，聽見保羅所傳講的主的道，其中有以巴

弗、腓利門、亞腓亞和其他的人。他們回到歌羅西，在當地成立了教

會。雖然保羅從來沒有到過歌羅西，但主使用他作管道，促成教會的

建立。 

使徒保羅在羅馬坐牢的時候，歌羅西教會差派以巴弗去羅馬見保

羅，原因有二：一是把歌羅西聖徒的問安帶給他，另一是向他報信歌

羅西教會所發生的難處；這個難處後來給稱為「歌羅西的異端」。為

了矯正那異端，保羅寫了這封信。我們無需詳細知道這是怎樣的異端，

雖然那是十分有趣的。其實當這偉大的使徒保羅寫這封信的時候，他



沒有詳述這異端，反倒是完全集中講論基督，從正面把基督明確地呈

示給他們。如果他們能看見基督、認識祂，那麼異端自會很快煙消雲

散。 

司克羅捷說過：「純正基督學（對基督的研究）是對付所有發生

過或將來會發生的異端的最佳答案。」換句話說，給一切錯誤的教訓

和虛妄的教義最有力的解答，就是叫他們看見基督。只要我們對基督

有該有的認識，自能脫離一切異端和一切錯誤的教訓。我確信這是理

所當然的。 

也許我們可以這樣問：「為甚麼歌羅西的信徒會落入這樣的異

端？」理由可能是：第一，人天性好奇，在人的天性裡有對知識的強

烈要求，凡事總想要知道，凡事要求有合理的解釋。這種天性從童年

就顯而易見。小孩子成長過程中總愛問：「為甚麼？為甚麼？為甚

麼？」凡事要追問理由。我不知道這種天生的強烈要求，是不是吃了

分辨善惡樹上的果子的後果。但人天生就有求知的欲望，凡事好奇，

喜歡推測，要能解釋清楚。有這種好奇心和求知欲，就想找出宇宙的

來源，想追究各種事物的來源。結果就嘗試各種方法探討、推測、想

像，要辯解周遭的事，而失去對神以童真的信心去信靠，於是就落入

仇敵的網羅。 

第二個理由是：人裡面有凡事速成的欲望，性急，總想凡事馬上

辦妥，迅速解決，立竿見影。這可能就是夏娃中了仇敵詭計的原因，

因為她渴望能跟神一樣。人是照神自己的形像創造出來的，因此人的

天性自然想模成那個形像，這是合理的。我們既然是照那形像創造出

來，裡面就有這欲望，盼能給模成那個形像。但問題是：我們怎樣才



能給模成起初所依照的原來形像呢？我們會否給模成神為我們所指定

該有的那形像，就是吃生命樹的果子，在裡面接受神的生命，並讓這

生命成長，叫自己改變而給模成祂的形像呢？這個自然得要花時間。

還是我們要找一些速成的方法——或是藉某種神秘經歷，或靠著實行

某些外面的運動？如果是這樣，仇敵就會乘虛而入，作這類的提議：

「你只要奉行這個神秘主義，你就能完全。」或者：「你只要履行特

定的規條——做這樣或那樣，不做這樣或那樣等等，你就能得完全。」

多少人很快就陷入了網羅，因為都想馬到功成。也許就是這兩個原因，

歌羅西信徒就落入所謂歌羅西的異端裡。 

歌羅西的異端 

我說一點有關歌羅西異端的謬誤吧，我知道你們好奇想知道。據

我們所知的，歌羅西的異端是由下面兩者結合而成：一個是異教的智

慧派思想，另一個是猶太人的禮儀主義。這是非常奇怪的組合。當年

有些人稱為諾斯底教徒（ENOSTICS）（這個字來自希臘文的 GNOSIS，

意思是「知識」），他們自以為無所不知；曉得宇宙的來源，知道萬

物如何進化，甚至認為可以洞悉靈界裡的等級分別等等。他們宣稱只

要得著這些知識，就能無所不知。這是一種理智性的推測，一種奧秘

的探討，可是同時又與猶太人的禮儀主義結合，混和了猶太教一些禮

節和教規。他們相信若遵依這兩個方式去探索人生，人就會擁有一切

知識，成為全知，可以達致完全的地步。實質上這就是歌羅西的異端。 

完滿知道神的旨意 

保羅如何解決這個發生在歌羅西教會的問題呢？從歌羅西書 1 章

9 節他為那裡的信徒的禱告，可見端倪：「因此，我們自從聽見的日



子，也就為你們不斷的禱告祈求，願你們在一切屬靈的智慧悟性上，

滿心知道神的旨意。」 

智慧派常常講求完備的知識，不斷講論智慧，不停追求完全。保

羅反守為攻，把話題反向他們說：「我也要談談完滿，談談完備的知

識，談談我們如何得充滿，還要指明該充滿甚麼。我為弟兄們的禱告，

是願你們得充滿——不是一點點的充滿，而是完全的充滿。」充滿甚

麼呢？充滿完備的知識對神的旨意有完全的認識。 

我們要自問：我們所充滿的是甚麼？是滿心知道神的旨意嗎？我

們知道神的旨意是甚麼嗎？曉得對祂旨意的完備知識是甚麼嗎？滿心

知道神的旨意，並不僅是指對神旨意的完備知識有心思上的理解，而

是指對祂旨意有活的經歷上的領悟。我實在相信要有這樣全備的知識

是非常重要的。沒有其他的知識並不要緊，雖然那些知識可能也有用

處。但是，如果缺少對神旨意的完全認識，我們根基上就有問題，就

會受各種欺騙和異端所影響。今天我們所需要的是對神旨意的完滿認

識，清楚知道祂的旨意是甚麼，認識神全備的旨意。 

我要再強調：我們對神旨意的認識，不能僅是心思上的知道，而

該是活的知識，是可以經歷的，可以進入的，可以參與在其中。這其

實是保羅為歌羅西信徒禱告的實意，也是我們今天所需要的禱告：

「願你們在一切屬靈的智慧悟性上，滿心知道神的旨意。」 

甚麼是智慧？人有各樣不同的解釋，但在舊約時期有一個人向神

求智慧，神賜他智慧；智慧是「能聆聽的心」。智慧主要不是在心思

上的領會。我們往往以為智慧是與心思有關，但其實人真正的智慧是

在乎他的心能聆聽神的聲音。這才是智慧。 



另一方面，悟性是有意識地把知識吸收到自己裡面，人有了這知

識，又曉得應用在自己的生活裡。對神旨意的完全知識必須被吸收，

並在一切智慧悟性上應用出來。這不僅是心思上的領悟，而是心靈所

聽取的，是已經有意識地吸收了，並且是實際上已經吸收進生命裡；

這並不是推理性的知識，而是能實踐的知識。智慧派的教訓是推測出

來的，不能在人的生命裡有實際的影響。對神旨意完滿的知識能叫你

們「行事為人對得起主，凡事蒙祂喜悅，在一切善事上結果子，漸漸

的多知道神。照祂榮耀的權能，得以在各樣的力上加力，好叫你們凡

事歡歡喜喜的忍耐寬容，又感謝父……」（歌羅西書 1章 10~12 節）。 

這樣的知識能影響我們的生命，這也是我們必須有的知識，一開

頭所讀的第二段經文，正是那鑰節：「因為神本性一切的豐盛，都有

形有體的居住在基督裡面，你們在祂裡面也得以完全。」（歌羅西書

2 章 9~10 節，按英譯） 

這是對神旨意完滿的知識。神的旨意是甚麼？祂的旨意是以祂的

兒子為中心，祂本性一切的豐盛，都有形有體的居住在祂兒子裡面。

這就是神的旨意。 

神本性一切的豐盛是指甚麼呢？神本性一切的豐盛居住在基督裡。

「居住」這個詞和約翰福音 15 章給譯作「常在」的那個詞，在原文

是相同的，原文的意思是「安家」。神本性一切的豐盛，都安家在基

督裡，不是只來作客，而是停留、留下、長住、居住、安家在基督裡，

就是我們的主耶穌，祂是神一切的豐盛。不管你能想及神本性的任何

方面——祂的愛、祂的聖潔、祂的正確、祂的公義、祂的美德、祂的

能力——神本性一切的豐盛都安家在基督耶穌裡；祂就是神的豐盛。



在這封短信裡，保羅就要把這個意思稍加解釋。 

不能看見的神的形像 

首先保羅說：「神本性一切的豐盛都居住在基督裡面。」這是怎

麼樣的呢？基督是那不能看見的神的形像。神是個靈，所以祂是看不

見的。沒有人能看見神，但祂的兒子基督是這不能看見的神的形像。

形像在希臘文是 EIKON，意思並不是指外面的形狀，是指內在的性質。

神內在一切的性質都在祂的兒子裡面，祂把神完全表明出來，也把神

裡面的品質都發表出來。你可能記得主耶穌有一次說：「從來沒有人

見過神，只有在父懷裡的兒子，將祂表明出來。」（約翰福音 1 章

18 節）門徒與主同在三年之久，但到了他們最後聚在一起的晚上，

其中還有人問：「求主將父顯給我們看，我們就知足了。」主耶穌回

答說：「腓力，我與你們同在三年之久，你竟然還提出這個問題。難

道你不知道，你們看見我，就是看見父麼？」（約翰福音 14 章 8~9

節） 

主耶穌是誰？祂是那不能看見的神的形像。今天我們所知道關乎

神的一切，全都是藉著祂。所知道的，在從前的日子，神多次多方藉

著我們的列祖和眾先知說話，但在這末世，祂藉著祂的兒子向我們說

話（希伯來書 1 章 1~2 節）。只有神的兒子能完全代表父，也只有藉

著祂，父才得以完全彰顯。祂是那不能看見的神的形像，而人是照著

那形像創造出來的，有一天藉著神的恩典，我們要給模成這個形像。 

被造之物的首生者 

神本性一切的豐盛，都有形有體居住在基督裡（歌羅西書 2 章 9



節），因為祂是在一切被造的以先首生的（歌羅西書 1章 15 節）。

首生並不是指我們通常以為首先生下來的意思。在聖經裡，這個字有

兩種用法：一個是普通應用，另外一個是特別應用的。比方你是在你

家裡首先出生的，接著有其他出生的，那就是你的弟妹，這是普通用

法。但在聖經裡，這個字卻有另外一個特別的用法，不是指出生次序

而言，而是有「優先」和「最高無上」的意思。如果是這樣特別的用

意，那就是指比一切後面跟上來的優先，不列在次序裡面，是列在次

序之前，是在一切以後來的之前，是站在崇高領先的地位。在這段經

文裡，首生就是這個含意。 

所以，在一切被造之物前首生的，是指主耶穌在萬物之上，經文

接著也作出解釋：「祂在萬有之先。」（歌羅西書 1 章 17 節）祂不

是被造的，祂是創造者，是在萬有之先。祂稱為一切被造之物前首生

的，是因為萬有都是在祂裡面造的，都是被祂造，又是為祂造的。可

惜翻譯聖經的人，把歌羅西書 1 章 16 節翻作「因為萬有都是靠祂造

的……」，又在同一節裡翻作「一概都是藉著祂造的……」，但在原

文並不是這個「靠」或「藉」的意思，而是「在祂裡面」的意思。因

為祂是設計師，設計萬有，萬有的特質都是祂賦予的；然後經文說：

一切都是被祂造的，祂是建築師，也是工程師，祂創造一切。末了說：

一切都是為祂造的，祂擁有一切，也承受萬有。這裡就表達了神本性

一切的豐盛都在基督耶穌裡：祂是萬物的創造主——一切都是在祂裡

面造的，經祂設計，也從祂承接各物的特質；一切都是經由祂造的—

—祂造萬物；一切都是為祂造的——祂擁有萬物，承受萬有。這就是

我們的主耶穌。 

 



教會的元首 

「祂也是教會全體之首，祂是元始，是從死裡首先復生的，使祂

可以在凡事上居首位。」（歌羅西書 1 章 18 節）基督不僅創造宇宙

萬物，祂也是元始，是元首，一切新造的——教會——根基。教會是

新造的，由祂創始，祂是頭，教會從祂而出。祂在十字架上的時候，

兵丁用槍紮祂的肋旁，就有水和血流出來。使徒約翰鄭重地說：「我

看見了，親眼見證，我的見證是真的。」（約翰福音 19 章 34~35 節）

為甚麼約翰這樣強調呢？藉著主耶穌為我們受死，從祂那破碎的心流

出血來，使我們的罪得赦免；也流出水（生命）來，好使我們得生。

祂的魂經歷生產之苦，教會——就是那新造，就得以誕生，這是基於

祂的復活。教會不是舊造的，是新造的，所以是在復活的根基上。祂

是身體的頭，就是教會的元首。 

使万物与神和好 

祂为万物成就了和平（歌罗西书 1 章 20 節）。神创造万物以后，

人堕落了。因为人犯了罪，整个大地便陷入败坏和虚空里（罗馬书 8

章）。一切受造之物服在败坏与虚空之下，不是自己愿意，乃是因人

的堕落而被迫落在这种光景里。主耶稣——神一切的丰盛——来到世

上，且死在十字架上，祂不仅为全人类，也为万物，成就了和平，恢

复与神和好。本来万物已经瓦解，已经陷入混乱，失去生存的目的，

但主耶稣使一切回复和谐，重拾生存的意义和目的，并且得以进入祂

的丰盛。这是我们的主耶稣，是神旨意的完满知识。神本性一切的丰

盛都有形有体居住在祂里面。 

圣经所启示的基督是如此伟大，我们所认识的基督是如此的伟大



吗？还是仅见一个渺小的基督？ 

感谢神，我们都认识祂是我们的救主：对我们来说，这就像宇宙

那么大了；可是对神来说，那还只是开始，因为在神的心意里，祂的

儿子基督是一切。一切的知识都是在祂里面，一切的智慧也是在祂里

面。事实上，一切都是在祂里面。 

就创造而论，基督是首生的；就新造而论，基督是元始；就与神

和好而论，是要藉着基督；就神而论，基督是那不能看见的神的形像。 

神旨意的完满知识，简单的说就是：对神来说，祂儿子基督是包

括一切之内的一切。既然是这样，我们怎么可能还在基督以外寻找万

物的缘由或解决问题的方案呢？ 

在祂里面得以完全 

基督的荣耀不但因为是神一切的丰盛，还有圣经所说的：“你们

在祂里面也得以完全。”（歌罗西书 2 章 10 節，按英译）这句话是

向我们这些信徒说的。神本性一切的丰盛都居住在基督里，而圣经进

一步说：我们也在祂里面得以完全。既然基督是如此丰盛，而我们在

祂里面得以完全，那样我们还要寻求其他什么吗？简直不合情理啊！

使徒保罗在没有认识耶稣基督为至宝以前，他追求其他知识，仗着其

他的事物夸口，在基督以外以为自己大有成就。但是有一天，当他认

识耶稣基督为至宝的时候，他就得着这个结论：“我将万事看作粪土，

也将万事当作有损的，因我以认识耶稣基督为至宝，为要得着祂，这

是我唯一的心愿。”（参腓立比书 3 章） 

在欧洲教会历史里，有一个人名叫亲岑多夫（Zinzendorf），他



在四至六岁那段时候就得救。他身为贵族，童年在城堡中长大，非常

爱主，往往坐在窗旁，在纸条上写“耶稣爱你”，然后把纸条丢出窗

外，盼望下边有人会捡到。他一生深爱主耶稣。他说：“我只有一个

热望，我只热爱耶稣基督。” 

我们如果真的满心知道神的旨意，真正认识主耶稣的所是和所作，

我想怎么可能在我们心里还会有其他的爱慕？我们岂不是只会满怀渴

慕认识祂？保罗说：“使我认识基督，晓得祂复活的大能。”（腓立

比书 3 章 10 節）“你们在祂里面也得了丰盛。”（歌罗西书 2 章 10

節） 

联合 

我们信主耶稣的时候，有没有意识到发生了非常的大事？我们往

往只想到信主，罪就得赦。当然这是真的，为此感谢神。我们也知道

信主就得着新的生命，这也是真的。但怎么会是这样呢？为什么信主

耶稣罪就得赦呢？祂是在两千年前死在十字架上，而我们的罪是在这

个世纪犯的，那为什么现在我们信主耶稣，一切的罪就得赦免呢？为

什么又可以接受新的生命呢？祂是在两千年前倾倒出祂的生命，为什

么今天我们可以接受到新生命呢？事情是怎样发生的呢？真的，有非

常的大事发生了。我们信主耶稣那一刻，就发生了一个联合。就如圣

经所说：“但你们得在基督里，是本乎神。神又使祂成为我们的智慧、

公义、圣洁、救赎。”（哥林多前书 1 章 30 節）你相信主耶稣，主

耶稣不但进到你里面，神也把你放在主耶稣里，联合就产生了：你在

基督里，基督也在你里面，因此，你的罪就得着赦免，你也就得着新

生命。 



让我举个例子说明一下：神把以色列民从埃及救出来，祂并不是

打算救他们从埃及出来，然后就让他们倒毙在旷野。神的目的是要把

他们领进流奶与蜜的应许地，要把迦南应许地给他们作产业。那应许

地是怎样的呢？ 

“因为耶和华你神领你进入美地，那地有河，有泉，有源，从山

谷中流出水来。那地有小麦、大麦、葡萄树、无花果树、石榴树、橄

榄树，和蜜。你在那地不缺食物，一无所缺。那地的石头是铁，山内

可以挖铜。你吃得饱足，就要称颂耶和华你的神，因施将那美地赐给

你了。”（申命记 8 章 7~10 節） 

神赐给以色列民作产业的地十分佳美，充满一切美物，到了那里，

他们可以吃得饱足，就要称颂耶和华。他们进入那地以后，发现如下

的情况： 

“耶和华你的神领你进祂向你列祖亚伯拉罕、以撒、雅各起誓应

许给你的地。那里有城邑，又大又美，非你所建造的；有房屋，装满

各样美物，非你所装满的；有凿成的水井，非你所凿成的；还有葡萄

园、橄榄园，非你所栽种的；你吃了而且饱足。”（申命记 6 章

10~11 節） 

他们进入应许地，就发现城邑都已建好了，他们不用动手去建造；

他们发现房屋不但盖好，还装满各样美物；田里已栽种了，水井也凿

成了，他们只是进去享用一切，并得饱足。当我们读这句话：“你们

在基督里面也得了丰盛”，馬上就可以绘出这样的图画。我们相信主

耶稣，神就把我们放在基督里，基督就成了我们那幅流奶与蜜之地，

祂就是那幅员广大的美地；基督是我们的产业，一切都在祂里面储备



齐全。一切在天上属灵的福气都在基督耶稣里面，让我们去取用。一

切都是我们的，我们在祂里面得了丰盛。我们不需要去凿水井，只须

去从井里打水上来。一切都预备好了，都在基督里让我们去取用；祂

已经为我们成就了一切，祂所作的一切也全是为了我们。祂说：“进

来，享用我一切的丰盛。”“你们在祂里面得了丰盛。” 

罪得赦免 

“……在爱子里得蒙救赎，罪过得以赦免。”（歌罗西书 1 章

14 節）“……神赦免了你们一切的过犯。”（歌罗西书 2 章 13 節）。 

我们很厉害的犯了罪，大大的得罪了神。但感谢神，在基督耶稣

里，我们的罪都得了赦免。“……你们的罪虽像朱红，必变成雪

白……”（以赛亚书 1 章 18 節）我们一切的罪都给洗净了，所有的

过犯都给赦免。不但蒙赦免，而且都给遗忘了，神不再记念我们的过

犯。你想想！祂把我们从律法的咒诅下救赎出来，使我们不致灭亡。

这一切都在基督里。只因我们已经与祂联合，我们的罪就得赦免，过

犯都给遗忘了，我们也从律法的咒诅下给救出来。但是，这还不过是

开始。 

割礼 

“你们在祂里面也受了不是人手所行的割礼，乃是基督使你们脱

去肉体情欲的割礼。”（歌罗西书 2 章 11 節）我们相信主耶稣，不

但罪得赦免，过犯给忘掉，也从律法的咒诅下得蒙救赎，而且我们也

受了不是人手所行的割礼。这个割礼不是在身躯上的，而是心灵里的

割礼，是基督的割礼。我们相信主耶稣那一刻，祂就给我们新心，是



柔软的心，能听话的心，爱祂的心，我们的心受了割礼。 

基督已經把我們從肉體情欲的捆綁中拯救出來，因為當祂死的時

候，你和我都在祂裡面一同死了，我們現在成了新造。聖經告訴我們：

我們受浸是與基督一同埋葬，也就與祂一同復活，都因信那叫祂從死

裡復活神的功用（歌羅西書 2 章 12 節）。 

基督不但為我們死了，我們也在祂裡面與祂同死，而且也給埋葬

了，一切舊事都已成過去。從水裡出來的時候，我們就宣告從此以後，

是基督在我們裡面活。這不是很奇妙麼？ 

我們要記著：現在活著的，不再是我們。有時我們發現自己十分

麻煩，就像保羅所說的：「哦，誰能救我脫離這取死的身體呢？」

（羅馬書 7 章 24 節）根據傳說，羅馬帝國處罰殺人犯的慣例，是把

受害人的屍體和殺人犯捆在一起，面對面，手對手，腳對腳，口對口，

直等到腐爛死屍的毒素逐漸滲入活人的肉身裡，使他也因此死去。保

羅喊說：「誰能救我脫離這取死的身體呢？」就是指這種情形。有時

我們豈不也感覺到這個可惡的「我」？為甚麼這個「我」還會跑出來？

它該是已經死了，也埋葬了。唉！不錯，它已經死了，也埋葬了，但

我們把它再挖掘出來。如果我們真正相信，藉著耶穌基督的信實，當

基督埋在地裡的時候，我們是與祂一同埋葬，然後當祂從死裡復活，

我們也與祂一同復活得新生命，那麼這就完成了。 

還清債項 

「又塗抹了在律例上所寫攻擊我們、有礙於我們的字據，把它撤

去，釘在十字架上。」（歌羅西書 2 章 14 節）這段經文是甚麼意思



呢？古時人若向你借貸，會給你借據；憑這借據，你可索還借款。但

不管欠債的人有沒有還債，那借據是你的，其上有手寫的字據和簽名，

你若把它釘在十字架上，那就是公開表明債項已經全部還清。 

基督就是為我們這樣作了。我們每一個人都簽了借據。神對我們

說：「這是我的律法。」我們都已應聲回答說：「凡祢所吩咐的命令，

我們都會遵行。」我們豈不是像以色列民那樣一而再地說：「凡神所

吩咐的命令，我們都必遵行」嗎？我們每一個人都簽了借據，可是都

沒有能力遵行，所以我們每一個人對神都欠了債，還親筆寫了借據。

但基督釘十字架為我們還清罪債，神已經把那親筆寫的借據釘在十字

架上。這是何等的恩典！何等的憐憫！ 

拯救 

「祂救了我們脫離黑暗的權勢，把我們遷到祂愛子的國裡。」

（歌羅西書 1章 13 節） 

我們不再是在黑暗的權勢下。仇敵要把人拘留在黑暗裡，牠也有

這樣的權力，因為世人都是牠的。但我們都是主的人，因此仇敵不再

有權力把我們拘禁在黑暗裡，神已經把我們從黑暗的權勢下遷出來，

把我們帶進神的愛子的國裡和祂的權能下，我們只須順服神的愛子。 

戰勝仇敵 

仇敵的下場是怎樣的呢？「既將一切執政的、掌權的擄來，明顯

給眾人看，就仗著十字架誇勝。」（歌羅西書 2 章 15 節） 

基督死在十字架上的時候，就將一切執政的、掌權的擄來，甚至

也擄掠了所有邪惡黑暗的靈界權勢。祂敗壞了撒但和它的全軍，藉著



十字架顯給眾人看見。祂把仇敵徹底擊敗打垮。祂既然已經戰勝仇敵，

今天我們就沒有理由失敗；基督已經勝過仇敵和它一切的作為，我們

就可以取用祂的得勝。 

以上是一些表明我們在基督裡得了豐盛的例子。在基督以外我們

無所需，也無所求。「神本性一切的豐盛，都有形有體的居位在基督

裡面。你們在祂裡面也得了豐盛。」在這裡的意思是「在祂裡面得以

完全」。既然是這樣，那麼我們生活的態度該如何？ 

我們行事為人 

「你們既然接受了主基督耶穌，就當遵祂而行，在祂裡面生根建

造，信心堅固，正如你們所領的教訓，感謝的心也更增長了。」（歌

羅西書 2 章 6~7 節） 

既然是這樣，那麼我們要怎樣作？又該如何為人？我們必須在基

督裡遵祂而行，在祂裡面生根建造，感謝的心也因此增長，不要像歌

羅西的信徒那樣在基督以外尋求；我們要在祂裡面尋找到一切，這樣

就可以不受異端的迷惑，就可以脫離猶太人的禮儀主義在飲食上、節

期、月朔，和安息日的那些規定。這些都是神在舊約時期所設定的，

但只是後事的影兒或記號，是給後來的實際作預備，當那實際的基督

來了以後，這些作影兒的就該消失，我們就不再需要這些外在的禮儀，

因為我們如今有了內在的實際，就是基督。既是這樣，我們還需要那

些「不可摸、不可嘗」的限制嗎？還需要那些奧秘智慧派的探索和推

理麼？我們都不需要了，就如保羅所說的，我們都已經脫離了世上的

小學，我們的生命現在是與基督一同藏在神裡面，所以要思想和尋求

天上的事，因為我們已經成了天上的子民，要脫離這一切屬地的事物。



這是神的旨意。 

真正的事奉 

末了提到使徒保羅的事奉，引用他自己所描述的，他的事奉是這

樣：「現在我為你們受苦，倒覺歡樂；並且為基督的身體，就是為教

會，要在我肉身上補滿基督患難的缺欠。我照神為你們所賜我的職分，

作了教會的執事……」（歌羅西書 1 章 24~25 節） 

保羅是為了甚麼甘願為教會受苦呢？留意聽聽他所說的話：「我

們傳揚祂，是用諸般的智慧，勸戒各人，教導各人，要把各人在基督

裡完完全全的引到神面前。」（歌羅西書 1 章 28 節） 

真正的基督徒的事奉只有這一個目的，就是把各人在基督裡帶到

完全的地步，不是要在任何其他的事上完全。如果我們想要在其他事

上求得完全，就反而有了缺陷。我們若要得以完全，就必須在基督裡。

這就是使徒保羅的事奉，他責備人，教導人；他受折磨，勞累作工，

恒常禱告，這一切都只是為了這一個目的——要把信徒帶進在基督裡

的完全，這也是以巴弗的事奉。保羅在他的禱告裡就提到他和他的事

奉：「有你們那裡的人，作基督耶穌僕人的以巴弗問你們安。他在禱

告之間，常為你們竭力的祈求，願你們在神一切的旨意上得以完全，

信心充足，能站立得穩。」（歌羅西書 4章 12 節） 

神的旨意是甚麼？保羅這句話可以把神的旨意總結出來：「神本

性一切的豐盛，都住在基督裡。你們在祂裡面也得了豐盛。」讀歌羅

西書這封不太長的信，願我們都能滿心知道神的旨意，叫我們能看見

基督是神一切的豐盛，讓我們也能分享這豐盛。 



禱告： 

親愛的天父，我們實在要向祢求那賜人智慧和啟示的靈，叫我們

能有對神那完備的知識。求祢開啟我們的悟性，得以看見基督是神本

性的一切的豐盛，而我們在祂裡面也得了豐盛。巴不得當我們看見祂

的時候，裡面的信心能增長起來，得著祂成為我們一切的一切。我們

祈求不要被任何基督以外的事物所吸引而偏離主，使我們能在祂裡面

遵祂而行，在祂裡面生根建造，並常存感恩的心。奉我們主耶穌的名。

阿們。 


