
healingwings.net 

新約啟示的基督 

江守道弟兄 

提摩太前書-教會秩序所啟示的基督 

「我指望快到你那裡去，所以先將這些事寫給你。倘若我耽延日

久，你也可以知道在神的家中當怎樣行。這家就是永生神的教會，真

理的柱石和根基。大哉，敬虔的奧秘！無人不以為然；就是神在肉身

顯現，被聖靈稱義，被天使看見，被傳於外邦，被世人信服，被接在

榮耀裡。」（提摩太前書 3章 14~16 節） 

禱告： 

親愛的天父，當我們繼續聚在祢面前的時候，我們仰望祢把福的

話解開，好叫我們藉著祢的話，得以看見祢的愛子，我們的主耶穌基

督。我們看見祂，就得改變成為祂的形像，好使祢的榮耀得著稱讚。

我們實在要把這段時間交托在祢手裡，信託祢的聖靈把祢的兒子啟示

在我們裡面。奉我們主耶穌的名。阿們。 

我們已經多次提到聖經是耶穌基督的啟示，其中每卷都是啟示主

耶稣。神的心意是要我們讀祂的話語的時候，都能在我們的靈裡窺見

我們的主耶穌，得著關乎祂的啟示。在聖經裡每一卷書中，神願意我

們都能看見所啟示的基督。在這卷提摩太前書，我們求主叫我們看見

基督。 

提摩太前、後書和提多書，在聖經裡自成一組，都是使徒保羅最

https://healingwings.net/


後所寫的書信，是寫給個別的人，不像其他的書信是寫給各教會。這

兩個人——提摩太和提多，受託在地上作神的工，保羅寫了這三封個

人的書信給他們，但這些信卻跟他寫給腓利門的私人信有別。腓利門

書是真正給個人的，因為是有關私人的事。另一方面，給提摩太和提

多的信，雖然是給個人的，卻是關乎教會的事。保羅寫信給這兩位服

事神的年輕弟兄，是要激勵他們，教導他們，幫助他們把神的家整理

妥善。為了這個原因，這些書信被稱為保羅的教牧書信。 

神使用保羅寫了不少在新約聖經裡的書信和書卷。這些著作可依

寫作的大概時日而分為四組。第一組是帖撒羅尼迦前、後書，很可能

是在主後五十二至五十三年間寫成的；第二組包括哥林多前、後，加

拉太書和羅馬書，可能是寫在主後五十七至五十八年間；第三組就是

所謂保羅的監獄書信——以弗所書、歌羅西書、腓利門書、腓立比書

——可能是寫於主後六十二至六十三年間。最後一組包括提摩太前、

後書和提多書，可能是在主後六十七至六十八年間寫的。 

曾經有一位弟兄對這四組書信有很美好的領會。他說：第一組書

信就像是寫在保羅事奉的早晨，所以書信中滿了希望的曙光；第二組

書信就像到了保羅工作的午間，正從事對抗各種謬誤；在第三組書信

中，保羅在他的工作到了下午，落在深思的寧靜中；末了一組是保羅

工作的黃昏，他呼籲眾人負起責任。我認為這位弟兄對保羅所寫的書

信的看法很巧妙。 

在細讀這卷提摩太前書以前，首先要把寫信的日期重組一下。保

羅在羅馬的監獄裡有兩年之久，但當時他可以住在自己租用的房子，

還可以接待凡來探訪的人，享有相當程度的自由。路加在使徒行傳記



錄當時的事時，就以保羅這段經歷結束。（當然我們知道使徒行傳所

記錄的活動，事實上從來沒有停頓過。） 

使徒保羅在這第一次在羅馬下牢後，很可能得了釋放，因為他在

寫給腓立比教會的信中，訴說他在兩難之間，一方面他渴想離世與基

督同住（沒有比這樣更好的了），但另一方面，他若仍存留在信徒中

間，就可以給他們很大的幫助，因此他甚感為難。結果他認為神願意

他仍要存留一段日子。所以他在監牢裡所寫的腓立比書裡，他說希望

很快打發提摩太往他們那裡，讓他們知道他的情況。換句話說，事實

是保羅當時預期他就得釋放。在腓利門書裡，他也有同樣的預期，甚

至叫腓利門為他預備住處，盼望在得釋放以後，可以去探望他們。所

以相信保羅在受兩年的囚禁以後就得釋放，獲釋以後，他大概馬上就

打發提摩太去腓立比，告訴弟兄們他已獲得釋放，而且打算去探望他

們。 

保羅獲釋後，開始回到小亞細亞，可能途經革哩底島。使徒行傳

沒有記錄過他曾在革哩底留過，最多可能只是匆匆路過該地。那兒明

顯是有些信徒，保羅途經那裡，看見當時的情景，但沒有時間多作停

留，因此他把提多留在那裡，然後自己繼續去小亞細亞。很可能他先

到了以弗所，以後前往歌羅西跟腓利門短暫相會。接著他又回到以弗

所，發現那裡的情況極需要幫助，但自己沒有時間親自處理，結果留

下提摩太在以弗所，自己逕自去馬其頓、哥林多，和其他地方。他原

來希望很快就回到以弗所，但為了某些原因，他耽延了，不能如期前

往。因此他在馬其頓寫了提摩太前書，告訴提摩太，他若耽延日久，

藉著這封信，提摩太也可以知道在神的家中當怎樣行。 



在這時期內，很可能保羅也寫信給提多，告訴他去尼哥波立會面，

因為他打算在那裡過冬。或許他果真在尼哥波立過冬。（我們必須採

用這些不能十分確定的字眼，因為沒有明確的記錄，但我們可以從其

他不同的資料中推敲出這些事件的經過。）在尼哥波立，他和提多會

合，然後一同去西班牙。我們記得在羅馬書，他提說過切望有一天能

到西班牙一行。他從西班牙回來以後，再度回去小亞細亞。 

在提摩太後書，保羅提及過提摩太跟他流淚道別，這件事很可能

就在這回他重返以弗所時發生的。保羅離開提摩太以後，去了特羅亞，

後來又從特羅亞往別的地方，就在這時候他再被逮捕，送回羅馬去。

我們不確實知道他是在那裡給再逮捕，或許是在特羅亞，或是在哥林

多，或是在其他地方，因為當時的情勢已大大改變。他大概是在主後

六十三年獲釋，因為從歷史中我們知道羅馬城大火是發生在主後六十

四年。當時是尼祿皇下令燒毀羅馬城，而當大火燃燒起來時，他在彈

豎琴慶賀。為甚麼他要這樣作？我們並不知道。可能他是想重建羅馬

城，或是為了其他原因。當時大火惹起民眾激憤，群情洶湧，要鬧起

義。為了平息民憤，尼祿皇要找代罪替身，基督徒就成了現成的眾矢

之的。因此他宣告是基督徒放火燒城，於是所有公憤都落在基督徒頭

上，這就是在羅馬基督徒大受逼迫的開始。為了這緣故，保羅成了被

監視的人。 

後來保羅顯然被捕了，但情況跟以前不一樣。他是以羅馬的通緝

犯身分被捕，因為凡是基督徒的，在當時都成了必須要繩之以法的罪

犯。保羅就給帶去羅馬受審，但這回他所受的待遇不再像上次那麼安

舒，他所受的待遇，是羅馬法律下真正的囚犯，可能是囚禁在地牢裡

等裁判。當然我們知道，最後保羅被斬首處決。他不能給釘十字架受



刑，因為他是羅馬公民。他在殉道以前，寫了最後一封信，就是提摩

太後書。 

所有上述的歷史背景，可能是重組出來卻相當準確的事蹟記錄，

從中我們知道這封提摩太前書，是保羅在第一次被囚獲釋以後，從馬

其頓所發出的，指教提摩太一個信主的人在神的家中當怎樣行。 

以弗所教會 

在沒有繼續說下去以前，還有一點關乎背景的事要說明的，就是

以弗所教會的歷史。從使徒行傳 19 章，我們知道保羅在第三次的傳

道行程中到了以弗所，在那裡神開始興起祂的見證，建立了教會。在

以弗所城內發生了極大榮耀的事，許多人親就主，歸信的人絕對順服

神。以弗所是座大城，充滿很多行邪術的人和其他拜鬼神的事。歸信

主的人把他們行邪術的書，堆在眾人面前公開燒毀。他們絕對專一跟

從主，主也實在賜福這個教會。保羅在以弗所住了三年，這期間全小

亞細亞屬羅馬的省份都聽見了耶穌基督的福音。以弗所教會確實曾經

有過光榮的開始。 

然後保羅離開以弗所那地區，要上耶路撒冷，心甚迫切，要趕在

五旬節前到那裡。在上耶路撒冷的行程中，他突意避開以弗所城，因

為知道如果再到那裡會見弟兄們，可能就不能離開他們，所以在事前

安排了以弗所教會的長老們在米利都與他相會。使徒行傳 20 章記錄

了他與長老們分享，提到他如何三年之久，晝夜不住的流淚，或在眾

人面前，或在私下，勸戒他們，從來沒有一樣避諱不說的，總是與他

們交通神的旨意。他也提到他如何親手作工維持生活，凡事給他們作

榜樣。他把長老們信託給神的恩惠，並告訴他們，他以後不得再見他



們了。他警告他們，在他離開以後，會有兇暴的豺狼進到他們中間，

甚至在以弗所的信徒中有人起來說悖謬的話，引誘人離開基督去跟從

他們。這是保羅跟以弗所教會的長老分別時最後說的一番話，然後他

繼續前往耶路撒冷，就在那裡被捕。 

保羅在該撒利亞關了兩年，然後給解去羅馬，受當時的該撒尼祿

皇的審問。在羅馬的監牢裡，他寫信給以弗所教會。在這封以弗所書

可窺見以弗所的弟兄們十分愛主，主藉著保羅大大開啟了他們的心竅，

使他們能領受神的奧秘，明白又領悟這奧秘。以弗所書涉及基督教真

理的高峰，而保羅能跟他們分享這些高超的啟示。 

然後保羅從首次在羅馬坐牢獲釋以後，又回到以弗所，但那兒的

情況已經改觀，當時跟他寫這封以弗所書相隔了大概有五年工夫，但

他發現情形跟以前大不相同：長老們都離世了，必須按立新的長老；

而且在他離開了的那段日子，他以前警告過他們的事竟然發生了——

兇暴的豺狼已經開始進到他們中間要吞噬他們，甚至在他們當中有人

起來說悖謬的話，引誘信徒離開基督去跟從他們。這是改變了的情況

——教會混亂無序，極需要在教會中重建秩序。 

但是保羅心感催迫，要去探望其他地方的教會，不能多逗留在以

弗所，因此把提摩太留下來，讓神用他重整教會的秩序。保羅去了馬

其頓，但心中仍舊掛念以弗所教會的光景；因此就寫了這第一封信給

提摩太，叫他知道如何在神的家中建立起秩序。很可能提摩太辦得相

當成功，因為在啟示錄 2 章，我們知道以弗所教會秩序良好。要記得

到了寫啟示錄的時候，一代已經過去了，在啟示錄中談及的是新的一

代，當時教會不再有秩序的問題。事實上，以弗所的信徒依舊勞苦作



工，而且有辨別的能力；他們看來樣樣都有，只是缺了一件。教會外

面的秩序恢復了，但失去了內在的品質。信徒們都循規蹈但內心卻失

去起初的愛；為此，復活的主責備他們，說：「我要責備你，我要反

對你，因為雖然教會滿有秩序，可是起初的愛已經喪失了。你要悔改，

行起初所行的事。」（啟示錄 2 章 2~5 節）這是唯一可以怪責以弗所

教會的事。現在我們要回到保羅給提摩太第一封的信。 

教會秩序 

在提摩太前書，我們要在教會秩序中看見基督。甚麼是教會秩序？

秩序是甚麼？我們往往以為秩序是外在的東西，以為在教會裡有某些

事必須要加以整理；最常見的想法，總以為教會秩序是組織的問題。

如果能把事情組織洽當，那麼神的家自會整頓有序。我們是可以這樣

作，但即使是這樣，這教會在神眼中看來仍然沒有上軌道；因為聖經

裡所說的秩序，不僅是外觀的問題，而是內在生命活出的結果。比方

我們的身子，身上各部分秩序井然，如果失去秩序，人就會生病。但

這個秩序並不是由外面加以組織出來的，而是裡面的生命活出來的結

果。教會也是如此，教會的秩序不是靠人組織出來的。許多時候人要

組織教會，就會挑選一些長老和執事，以為這樣就有了新約教會的模

式，因為已經有了組織上的秩序。但事實並不是這樣，因為在這樣的

情況下，不到幾個月工夫，一切都會瓦解；就算組織得更嚴謹，一年

之內也會煙消雲散，因為這並不是基於真理。 

教會秩序其實是基督在整體教會的發表，是在神子民中基督生命

的成長、顯明、或發表出來的屬天完備的秩序。教會秩序並不只是外

在的事，因此在教會秩序中，我們必須看見基督。如果看不見基督，



那麼所組成的秩序不是真正的，只是冒牌貨，在神面前毫無價值。但

是當神的子民活出基督的生命而產生真實的秩序，那就沒有比這個更

美、更有意義、更能造就人的了。提摩太前書就是論及這樣的教會秩

序。 

這卷書信一共有六章。我們當然知道經文章節都是後人加上去的，

聖經原本是沒有章節之分，每卷書是一整篇文章。不過為了方便，這

卷給提摩太的保羅書信分為六章。有趣的是，這六章剛好分別論及教

會秩序的六方面。我們就按章逐一提論一下。 

神的家 

「倘若我耽延日久，你也可以知道在神的家中當怎樣行。這家就

是永生神的教會，真理的柱石和根基。」（提摩太前書 3 章 15 節） 

教會是甚麼？教會是神的家。我們的主耶穌說：「我要把我的教

會建造在這磐石上，陰間的權柄（權柄原文作門）不能勝過她。」

（馬太福音 16 章 18 節）這就是教會。「我要把我的教會建造在這磐

石上」，主是建造者，祂正在建造這個教會、這個家，在祂自己身上。

祂是那磐石，為此陰間的眾門打開，全力攻擊教會。但感謝神，陰間

的權柄不能勝過教會，因為是基督建造的。基督所建造的家是神的家，

是神藉著聖靈居住的所在，神居住在這家裡。 

教會並不是個物質的建築物，不是人所建造的。教會是基督自己

建造的。「我要建造我的教會」，如果不是祂在建造，那就無論我們

多勞苦作工，都是徒勞無功。不錯，在教會的建造上，我們是被召與

祂同工，但是當我們一同與祂作工的時候，事實上是祂在我們裡面作



工，也是藉著我們作工。教會若不是基督建造的，就不是神的家，神

永遠不能居住在其中，因為祂在那裡沒有安息。 

蒙召出來的人 

教會是甚麼？教會是永生神的集會。「教會」在希臘文原文是

EKKLESIA，意思是「蒙召出來的人奉主耶穌的名一起聚會」。「因為

無論在那裡，有兩三個人奉我的名聚會，那裡就有我在他們中間。」

（馬太福音 18 章 20 節）那就是教會。我們這些蒙主救贖的人，是蒙

召出來的。我們不單是從永遠滅亡中蒙拯救，也是蒙召出來的。神用

逾越節的羔羊把以色列子民從死亡中救出來，同時他們必須從埃及出

來——他們是從埃及人的世界分別出來，因為他們是蒙召出來的，他

們不能留在埃及那裡守逾越節。他們不能！他們是蒙召從埃及出來。

教會是蒙召出來的一群人；我們是從世界各國、各民、各族、各方蒙

召出來的。神把一群人呼召出來歸給自己，他們聚集一起成了歸於永

生神的信徒集會。神是活的，因此這個集會成了活的實體。我們在永

生神面前聚集成為一個活的實體，而這個教會是「真理的柱石和根

基」。 

柱石是甚麼？在聖經裡，柱石常代表見證，因為柱石立起來是叫

眾人都看見。柱石上刻有文字，又或柱石本身賦有某種意義。柱石聳

立起來就是代表和宣示某件事。總而言之，柱石是為某件事實作見證。

那就是柱石。 

根基是甚麼？根基是儲存庫，用以盛載一切；一切都以此為根據，

而一切也源于根基。「永生神的教會是真理的柱石和根基」，真理是

甚麼？我們的主耶穌說：「我就是道路、真理、生命，若不藉著我，



沒有人能到父那裡去。」（約翰福音 14 章 6 節）主耶穌就是真理。

當然真理有多方面，在整本聖經裡都可以找到真理，但這許多方面的

真理都總結在我們的主耶穌身上。主說：「我就是真理。」 

教會是甚麼？「教會是真理的柱石和根基。」教會本身和在教會

裡面是沒有真理的，這一點的認識是十分重要。教會並不具備本身的

真理或教義，絕對沒有。教會說話，就只是提論基督，而基督就是真

理。因此，教會既然是真理的根基，那就表明基督已經把自己存放在

教會裡。教會成了盛載基督一切的豐盛的儲存庫。如果我們在教會裡

找不到基督，我們還能在哪裡找到祂呢？如果我們在教會裡找不到真

理，我們還能在哪裡找到真理呢？基督已經在祂的豐滿裡把自己完全

交給教會，這樣，教會就成了神的真理的根基和守護者。教會也是真

理的柱石，為真理作見證。教會要高舉基督，使人人都看見基督。教

會並不要自己站出來讓人看見，絕對不是的。教會站出來的目的是叫

人人都看見基督。 

純全的教導 

在本書信第一章提及教會秩序，我們以為首要是該設立長老，但

這是到第三章才論及。要建立教會秩序，首先要有純全的教導；換句

話說，教會所教導的必須是基督。在教會裡我們所得的教導，除了基

督以外，沒有別的。很可惜在以弗所教會，雖然開始的時候滿有榮耀，

但在接下來的五年間，教會發生一些事，有人在教會裡散播異教，也

有人傳講荒渺無憑的話語和無窮的家譜。這些究竟是甚麼？我們不大

清楚，但大概是諾斯底派的見解和猶太教的習俗。 

在第一世紀的末期，諾斯底派所宣導的教義開始萌芽，到了第二



世紀開端才真正發展長成，但在第一世紀就已經出現了。信奉諾斯底

主義的人自認洞悉一切，他們批評別人無知，自誇曉得萬事的隱秘，

通曉奧秘的事，洞悉宇宙的起源，也認識發展出來的一切玄妙概念和

各種哲學推理。我們也知道猶太教在逐漸發展以後，人就鑽研家譜和

虛渺的傳言之類的東西。這些宣導和猶太教的風氣開始散佈在以弗所

教會裡，代替了該要傳講的基督。 

純全的教導就是基督的教導，不但是教導有關基督的事，而且所

教導的是基督本身。教導基督的結果使人活出愛。保羅勸戒提摩太

「囑咐那幾個人，不可傳異教，也不可聽從荒渺無憑的話語，和無窮

的家譜。這等事只生辯論，並不發明神在信上所立的章程」（提摩太

前書 1 章 3~4 節）。 

以弗所教會的人談論律法的事，教導信徒要守摩西的律法。摩西

的律法自有它的用途，保羅說律法是可以應用的，但只是為那些不法

不義的人。基督徒的生活表現是高於律法，卻不是沒有律法；我們是

要活出超越律法要求的樣式，因為我們是活在恩典之下，而在恩典下

活出來的要比在律法之下的有更高的水準。 

那些人也在談論屬於推理、想像和哲理的事情，令自己感覺很好，

自認聰明、睿智和通達情理。但保羅指出這樣的教導，究竟會有甚麼

結果呢？看看果子就會知道那是甚麼樹，結果就是辯論、懷疑爭吵等

事。 

甚至在今天的基督教圈子裡，如果我們除了傳講基督以外不傳別

的話，豈不是不會再有辯論、爭吵和分裂了嗎？可是在今天的基督教

裡，往往我們談論基督以外的事，所以在神的子民中就發生混亂、分



裂和紛爭。如果我們教導基督，結果就能「發明神在信上所立的章

程」，這樣的教導總歸是愛，而這個愛並不是人性的愛，而是 AGAPE

——神性的愛。如果是傳講基督，人接受了基督，結果他們就得著清

潔的心，也得著無虧的良心。良心被血洗淨，就能對那作他們的救主

和主的基督耶穌生出無偽的信心，最終結果是對神那純潔的愛和信徒

間彼此的相愛。我們遵從這樣的教導，就會知道那結果是甚麼。我們

需要純全的教導去整頓家裡的秩序，也惟有教導基督。我們學基督，

生命自會改變，就能被模成基督的形像。基督是愛。 

保羅引述自己的經歷來說明。在第一章，他說：「看我這個人，

自負自義，狂暴待人，逼迫信徒，以為那就是事奉神。但神在祂極大

的憐憫中叫我遇見基督，我看見了那義者，聽見祂向我說話。」就因

為遇見主，他整個人完全改變了，成為傳講耶穌基督福音的使徒。這

就是純全的教導。如果要整頓神家中的秩序，就必須要有這純全的教

導，就是教導基督。願我們不教導別的，只傳講基督。你或許以為那

就會太單調枯燥了。絕對不會的！「因為神本性一切的豐盛，都有形

有體的居住在基督裡面，你們在祂裡面也得以豐盛。」（歌羅西書 2

章 9~10 節上）基督的教導是永遠取用不盡的，祂是無窮無盡的，因

為在祂裡面有測不透的豐富。只要我們認識祂，經歷祂，我們自會改

變，被模成祂的形像，就如保羅一樣。這是純全的教訓。 

聚會 

教會是甚麼？教會是永生神的教會。「教會」這個字本身就表明

我們要聚集，你不能把自己關在密室裡作基督徒；依據神的話，是沒

有這樣的基督徒的。我們不能只作個別的信徒；不錯，我們是個別得



救的，沒有人可以代替別人得救，每個人都是自己個別得拯救，每個

人都必須在基督裡有自己個人的相信；但在我們得救以後，我們就聚

集起來成為基督的身體，就是永生神的教會。聖經吩咐聖徒不可停止

聚會，因為知道那日子臨近了（希伯來書 10 章 25 節）。我們既然知

道主來的日子近了，就該盡可能常常聚會。 

我們聚會是要開心，享用一段社交時刻嗎？若是這樣，你還是到

社會裡去找好了。但你若去神子民的教會，你是聚會敬拜神。神尋求

的是真誠敬拜祂，在靈裡和在真理裡敬拜祂的人。神實在厭煩那些只

在肉身上有敬拜的動作，或是那些在魂裡靠一些藝術氣氛作敬拜的人。 

我們聚集在主的桌子前紀念主。祂對我們顯出何等的愛、何等的

恩慈、何等的憐憫、何等的恩惠！祂給我們何等的救贖，和何等的拯

救！我們前來紀念基督，稱頌祂！我們是聖潔的祭司，必須一起來作

祭司事奉祂。古時的祭司們並不是個別分開事奉：一個在這兒事奉，

另一個在那邊事奉，或是各人依自己意願來事奉。不是的。祭司雖多，

卻是作為一個祭司團體去事奉，在聖殿裡受大祭司的指令一起事奉。

我們的主耶穌當然是大祭司，在教會裡的聖靈在地上代表祂，而我們

這些作聖潔的祭司的，聚集一起成為神的殿，一起來事奉祂，獻上靈

祭、讚美、敬拜、祈求和歌頌。我們獻上靈祭，把基督獻還給神來滿

足祂，這就是教會。所以教會必須有所謂公開的敬拜。換句話說，教

會必須要聚集。如果沒有聚會，就沒有實際的教會；所以我們必須一

起聚會、一起敬拜、一起歌頌主、一起在主的桌子前紀念祂、一起禱

告。當然我們必須有個人分別的禱告，這是需要的，但是作為教會，

我們必須聚會在一起禱告，聚會在一起受教導，聚集在一起交通，彼

此服事等等。 



禱告 

第二章論及一起聚會，是公眾的敬拜。在這章裡特別提到兩件事，

第一件是禱告。這裡提出有關禱告的原則，主要不是針對個人的禱告，

但這不是說因此在私下個人的禱告就不用留意這些原則；這些原則依

舊是合用的，但這一章的重點是在團體的禱告。教會有她的職事。不

錯，我們每個人都各有職事，我們需要去發掘它、加以發揮，好叫教

會得著造就。但教會，作為一個團體的器皿，有她特定的職事；教會

的職事是團體的禱告。 

「我勸你，第一要為萬人懇求、禱告、代求、祝謝。」（提摩太

前書 2 章 1 節）教會是個團體禱告的器皿，教會有責任，有要完成的

職事，就是為萬人禱告，不是光為自己親愛的人禱告。我們要為萬人

禱告，因為神的旨意是要萬人得救，認識耶穌基督，這是我們的父神

的心意。所以教會聚集禱告的時候，必須為萬人祈求，也要「為君王

和一切在位的」祈求（提摩太前書 2 章 2節），這不僅是為了叫他們

信主（這當然是主要的），而是因為神把他們放在掌權的地位上。我

們雖然是在地上的外人和客旅，但既然活在地上，那就是活在他們的

權柄下，所以要為他們祈求，好叫他們能真正成就神所指定給他們的

職份，真正作神的用人，執行神的公義，而不濫用權柄。我們有責任

為他們禱告。 

為這些在位者祈求的另一個理由，是為了我們能過平靜安寧的生

活，能在神與人面前敬虔度日。在惡人當權下，信徒要過寧靜生活是

不容易的；信徒會受迫害，要下放勞改營，會受詰問、熬煉和試誘，

要過敬虔的生活實在不容易。因此，我們必須為在位的人祈求，好讓



我們能過敬虔的生活榮耀神。不要那麼無知，妄想只要我們是活在某

種不良的政權下，神能在我們裡面得更大的榮耀。我們不要如此無知。

假若神把你放在這樣的處境，祂的恩典是夠你用的；但若你以為自己

可以應付，你要知道你永遠不可能做得來的。一般來說，我們應當為

在位的人祈求，好叫我們能安寧敬虔度日。這是教會團體的禱告。 

關於教會的禱告，還有進一步的教導：「我願男人……隨處禱

告。」（提摩太前書 2 章 8節）「隨處」是指教會公開的聚會。我們

聚集一起的時候，就當舉起聖潔的手禱告，無忿怒、無爭論。我們聚

會禱告的時候，就該為萬人懇求、禱告、代求。但要記得，若要禱告

有果效，我們禱告的人在神面前必須要對。換句話說，義人的禱告是

大有功效的。不是我們憑自己作義人，而是神稱我們為義。祂既然使

我們稱義，那麼我們就是義人。 

聖經說：男人禱告，要無忿怒，無爭論。男人尤其易受試探，向

弟兄姊妹或其他的人容易勃然發怒，或易生疑、愛理論。男人往往愛

爭論，而我們也喜歡跟神理論，或質疑祂。所以當我們禱告的時候，

必須無忿怒、無爭論，跟弟兄姊妹和睦相處，跟一般的人也要這樣；

向我們的天父心存順服，只願祂的旨意成就。我們屬靈的光景如果是

這樣，就可以禱告。 

「又願女人……」（提摩太前書 2 章 9 節）我很欣賞「又願」這

兩個字，因為這表示女人也要禱告。有一些地方只許男人在公開的聚

會中禱告，不許女人開聲禱告，只能沉默不作聲。我常說：如果女人

不能作聲，那她們也不該開口歌頌。但聖經從來沒有禁止女人禱告，

聖經還說：「又願女人……」，所以女人也可以在公眾面前禱告。但



該怎樣呢？男人所受的試探是發怒和爭論，而女人所受的試探是喜愛

外表的裝飾，但沒有內在的美德。所以聖經說：女人禱告的時候要廉

恥、自守，以正派衣裳為裝飾。「裝飾」原文是 COSMOS，是指著世

界有如一個體系，意即女人在裝飾上要存一種不屬這世界的精神——

不像世人追隨時尚，而是與世人有別，標誌著敬畏神的特質。這並不

是說女人該衣著襤褸寒酸。我在別處讀到論及合宜衣飾的話，但不知

道對不對，在此姑妄言之。女人合宜的衣裝，是不要開時尚風氣之先，

也不要落到不合時宜的地步，總得要合乎中道。我就讓你去揣摩吧。 

講道 

這裡的經文也提到講道，是指在教會聚會中公開教導。「女人要

沉靜學道，一味的順服。我不許女人講道……」（提摩太前書 2 章

11~12 節）這裡的「講道」，是指她們不要作教師，也不要轄管男人。

在教會的聚會裡有神定的次序：男人代表基督，而女人代表教會，兩

者都必須準確代表出來，因此在講道這事上有神這樣指定的次序。 

教會管理 

第三章是論到教會的管理。神的子民聚會在一起，就當有管理，

有行政。在教會的管理方面，有兩種職份——長老的職份和執事的職

份。神在祂的子民中興起人來擔任長老的職責，去管理、監督和牧養

羊群；又興起執事或女執事，料理每天行政上例行的事宜，就如管理

飯食、探望病患，以及一些肉身上需要料理的各種事宜。 

提到作長老和執事的資格，奇怪的是沒有強調辦事能力。我們會

以為作長老去管理，就必須要有辦事能力，所以如果你是通用汽車公



司的執行長，無疑地你可以當教會的長老。但是，不！這並不是工作

能力的問題。這裡所提及的甚少與工作能力有關，倒是差不多都與德

性有關。但不僅是德性，因為如果光著重德性，那麼不信的人也能具

備一些資格。對作帶領的長老的要求是屬靈的品質，對作執事的要求

也是如此。所以在初期教會選立七個人管理飯食的事，他們必須是聖

靈充滿的（使徒行傳 6 章 3節）。甚至在這方面的教會管理，也是要

求基督自己，是要彰顯基督，在各人身上發表基督：這樣，他們才能

服事基督的身體。 

話語的職事 

第四章是聚焦在神家中的職事，指神話語的職事。教會裡不但要

有管理，也要有教導，就是話語的職事。神賜給教會的有使徒、有先

知、有牧師和教師，又有傳福音的，為要成全聖徒（以弗所書 4 章

11 節）。神把這些人賜給教會，是為了那宇宙性的身體，但在地方

教會裡會有先知和教師。 

在使徒行傳 13 章，提到在安提阿教會，有五位先知和教師，他

們是地方教會的先知和教師，負責當地教神話語的職事，他們並不是

長老，而是在當地教會傳講神話語的。保羅以提摩太為例，向他說：

「你要按著正意傳講真道，就必須先注意自己的靈命。」換句話說，

不只是要教導人；作教導的人本身，也必須深得神的教導；不是只顧

所說的話，而要留意說話的人。因此保羅對提摩太說：「要操練敬虔，

因為不僅是對今生有益處，對要來的世代也有益處。」（提摩太前書

4 章 8 節）我們需要操練自己，接受聖靈的操練，需要成長，叫我們

可以有神的形像，在愛心、言語、行為，以及人際關係上——在凡事



上能真正彰顯基督；而當我們向人說話的時候，就是把基督傳給他們。

所以保羅說：「你要自己謹慎，留心你給人的教導——就是你的職

事。」 

紀律 

第五章論到紀律。教會裡要有紀律——這是很重要的；沒有紀律

的話，就沒有教會，我們不能稱之為教會。如果紀律蕩然不存，一切

就會陷於混亂無章，各人任意而行。所以教會必須要有紀律，但在執

行紀律上必須謹慎，要存著愛心去作。 

洽當的表明 

第六章談到教會要有一個洽當的表明。教會既然是個見證，就必

須在世人面前維持洽當的表明。主耶穌在彼拉多面前作出洽當的表白，

所以我們在世人面前也必須如此。我們要表明的是：主耶穌是我們的

一切；我們信靠祂，把我們的生命全然交付給祂；祂是我們所信賴的

那一位，是我們所事奉的那一位。這是我們所要表明的。 

保羅特別提醒那些在地上富有的人，不要信賴地上的財富，因為

財富是靠不住的，必須信靠神。我們要向世人宣告：我們信靠神，我

們信靠基督，祂是我們的一切。這才是洽當的表明，也是十分好的見

證。 

提摩太前書是論及教會秩序的書信。而教會秩序若要真實，必須

是基督——祂的發表、祂的彰顯、祂生命的流露；否則，教會只會淪

為一個組織，不是真實的，沒有屬靈的價值。 

 



禱告: 

親愛的天父，為了祢正在建造祢自己的家，我們稱頌祢，感謝祢！

我們深信祢要把教會建造成榮耀的教會，毫無皺紋等類的病，乃是聖

潔、沒有瑕疵的。哦，我們的父阿！我們感謝讚美祢，因為祢正在地

上建立祢的教會，並向我們啟示：教會的秩序並不是外表的東西，而

必須從裡面出來的。願我們得以認識基督，並且因認識祂而在教會裡

面有這個秩序，使祢的榮耀得著稱讚，祢的子民得著造就。現在，我

們把祢的話交回祢的手中；若是可行，求祢為祢的榮耀使用這些話。

奉我們主耶穌的名，阿們。 


