
healingwings.net 

新約啟示的基督 

江守道弟兄 

腓利門書-奇妙大愛啟示基督 

「為基督耶穌被囚的保羅，同兄弟提摩太，寫信給我們所親愛的

同工腓利門，和妹子亞腓亞，並與我們同當兵的亞基布，以及在你家

的教會。願恩惠、平安，從神我們的父和主耶穌基督歸與你們！我禱

告的時候提到你，常為你感謝我的神；因聽說你的愛心，並你向主耶

穌和眾聖徒的信心。願你與人所同有的信心顯出功效，使人知道你們

各樣善事都是為基督作的。兄弟啊，我為你的愛心，大有快樂，大得

安慰；因眾聖徒的心從你得了暢快。我雖然靠著基督能放膽吩咐你合

宜的事；然而像我這有年紀的保羅，現在又是為基督耶穌被囚的，寧

可憑著愛心求你，就是為我在捆鎖中所生的兒子阿尼西母求你。他從

前與你沒有益處，但如今與你我都有益處。我現在打發他親自回你那

裡去，他是我心上的人。我本來有意將他留下，在我為福音所受的捆

鎖中替你伺候我。但不知道你的意思，我就不願意這樣行，叫你的善

行不是出於勉強，乃是出於甘心。他暫時離開你，或者是叫你永遠得

著他；不再是奴僕，乃是高過奴僕，是親愛的兄弟。在我實在是如此，

何況在你呢！這也不拘是按肉體說，是按主說。你若以我為同伴，就

收納他，如同收納我一樣。他若虧負你，或欠你甚麼，都歸在我的帳

上，我必償還。這是我保羅親筆寫的。我並不用對你說，連你自己也

是虧欠於我。兄弟啊，望你使我在主裡因你得快樂；並望你使我的心

在基督裡得暢快。我寫信給你，深信你必順服，知道你所要行的，必

https://healingwings.net/


過於我所說的。此外你還要給我預備住處；因為我盼望藉著你們的禱

告，必蒙恩到你們那裡去。為基督耶穌與我同坐監的以巴弗問你安。

與我同工的馬可、亞裡達古、底馬、路加，也都問你安。願我們主耶

穌基督的恩常在你的心裡。阿們！」（腓利門書） 

禱告： 

親愛的天父，我們實在讚美感謝祢，因為藉著我們的主耶穌的寶

血，祢為我們在祂的身體裡開了一條又新又活的路，使我們能坦然無

懼的來到祢面前。祂是我們的大祭司，長久活著為我們代求。 

「我們的父阿，為此我們能心存謙卑、坦然無懼的來到祢施恩寶

座前，為此我們感謝祢。為了祢為我們所成全的一切，我們實在要何

等稱頌感謝祢。我們的父，我們實在願意把自己獻給祢，讓祢稍得滿

足，因為福已經滿足了我們一切的需要。我們把這段時間交托在祢手

中，懇求祢藉著聖靈，祢呼出祢的生命進入我們裡面。但願祢的話實

在成為我們的靈和生命，好叫祢的榮耀得著稱讚。奉我們主耶穌的名。

阿們。」 

腓利門書是獨一無二的。在聖經裡是使徒保羅所寫的最短一封書

信，與其他書信迥異，因為其他書信大部分都是寫給各地的教會。也

有一些是寫給個人的，像寫給提摩太和提多，我們稱它們為教牧書信。

這些書信雖然是給個人的，但都是有關處理教會的事。可是這封給腓

利門的書信是寫給個人，沒有談論教會的事，也沒有提及教義，純粹

是處理私人家裡的事，卻是給納入聖經裡。它的價值是遠超過我們平

常所估量的。 



在這裡我要引述兩三個人對這簡短的腓利門書所作出的評價：一

是馬丁路德：「這卷書信指出了基督徒的愛的一個正確、崇高、美好

的實例。聖保羅為了可憐的阿尼西母竭盡全力向他的主人求情，好像

他自己就是阿尼西母，是他自己得罪了腓利門一樣。就如基督為我們

向父神求情，聖保羅也是那樣為阿尼西母向腓利門求情……我認為我

們都是阿尼西母。」 

關於這封書信和它的作者，約翰加爾文說過這番話：「雖然作者

是在處理一件卑下的事，但是他採用的方式把他提升到神那裡的高處。

他降卑自己，用如此謙恭的乞求為了最卑微的人，實在很難在別處找

到能把他那柔和的心靈描繪得那麼入木三分的。」還有萊複主教說過：

「這卷腓利門書可說是無出其右。」 

腓利門書可以從三個層次去思量：可以將它視為有歷史成份的私

人信件；也可以把它看作可能是用獨特方式去談論社會問題的唯一卷

書信；最後一個是從屬靈觀點去看，在基督的奇妙大愛裡去領會它。 

保羅個人的觀點 

腓利門書是使徒保羅在羅馬坐牢時寫的，當時他寫了幾封書信，

例如以弗所書、歌羅西書、和這卷腓利門書。末了這封是和歌羅西書

一同發出，送去歌羅西，但歌羅西書是寫給教會的，而這封書信是給

一個人的。 

在歌羅西，有一個作奴僕的詐騙了他的主人，他的名字叫阿尼西

母。以前發生了甚麼事，我們全不知情，很可能他偷竊主人的財物然

後逃到羅馬。羅馬不但遠離該處，且是個大都會，容易混在人群中，



是避人耳目的理想地點。他逃到羅馬，滿以為自此逃過他的主人，可

以遠走高飛，為所欲為。不曉得怎樣的，他在那裡邂逅身在獄中的保

羅。當時保羅是第一次被囚，但可以住在自己所租住的房子，接待凡

來見他的訪客。 

不知道怎麼的，阿尼西母去見保羅，也許他早就在過去在以弗所，

當保羅在那兒逗留三年的時候，就見過他。他的主人腓利門很可能也

去過以弗所，在那裡由使徒保羅引領信主。也許阿尼西母是得主人倚

重的奴僕，也同時在那個時候跟保羅見過面。因此當他在羅馬逃亡的

時候，可能良心發現，忐忑不安；又可能散光錢財，或遭遇困難，就

想到去找保羅，希望得點濟助。有些人猜想在歌羅西服事主的以巴弗，

當時剛巧在羅馬探望保羅，在街上偶遇阿尼西母，就帶他去見保羅。

不管是怎麼樣，這個落荒逃亡的奴隸竊賊，就和使徒保羅相會，因此

被引到主那裡，徹底悔改得救，留下來在羅馬服侍保羅。他作過奴僕，

善於服侍主人，但這回服侍保羅，全是出於愛。保羅在歌羅西書甚至

贊許他說：「親愛忠心的兄弟阿尼西母……」（歌羅西書 4 章 9 節）

他忠心服侍保羅。 

保羅在獄中需要有人服侍他，幫助他，顯然對阿尼西母的服侍甚

感稱心，但覺得他不該把阿尼西母長久留下來。他感到雖然神已赦免

了阿尼西母一切的罪，但他必須償還所欠的，必須恢復與他的主。保

羅知道他若徵求腓利門的同意把阿尼西母留下來在羅馬服侍他，他會

同意，但是保羅不願意未經他同意而作出決定。最後他決意送阿尼西

母回去歌羅西他的主人那裡。 

在這封信裡，保羅提到腓利門是個很好的人，愛主和愛眾聖徒的



美德是眾所周知，是個充滿愛心、同情的弟兄，樂於接待人。腓利門

這個名字，是「友誼」的意思。他家庭美滿，妻子亞腓亞（這是親密

的稱呼），在顯出愛心和善於接待的表現上，與他同心；他們還有一

個一同服事主的好兒子亞基布。這是個美滿的家庭。歌羅西教會並不

大，事實上就是在他們的家裡聚會。阿尼西母在服侍這樣仁慈的主人

的時候，一定有很多機會聽見福音，但那個時候並沒有悔改信主。他

心中剛硬，甚至詐騙一位這麼良善的主人然後遠走高飛。但神在祂奇

妙的安排下，至終把這個奴僕帶進神的家。這樣，保羅決意把阿尼西

母送回去歌羅西。 

奴隸制度 

古時根據羅馬的風俗，人民擁有奴隸。當時羅馬征服世界各地，

就奴役那些被征服的人。大戶人家往往有不少奴僕。在羅馬法律下，

這些奴隸不能享有任何權利，他們是屬於主人的產業，就如牛馬一般，

而有關奴僕的法例十分苛嚴，主人可以鞭打奴僕，甚至置之死地，因

為他對這奴隸有擁有權。尤其是如果在奴僕逃走而再被逮回時，他們

或會處死，或會在身上烙火印作記號。這是古時的奴隸制度，因此把

逃走了的奴隸送回去主人那裡，是冒險的事。 

阿尼西母回去主人腓利門那裡 

阿尼西母如果回去他曾詐騙過的主人腓利門那裡，他的主人有權

懲處他，甚至把他處死。但保羅感到他必須要作出償還，就打發他回

腓利門那裡。他趁著推基古帶信去以弗所和歌羅西的時候，把阿尼西

母一同帶去，為他這奴僕回轉鋪路。不但如此，他還寫了信給腓利門。

雖然信函很短，可是滿了愛、謙虛、技巧和溫柔的內涵，叫腓利門讀



信後不得不照著所求的去作。 

其實保羅並沒有吩咐他該作甚麼，雖然腓利門是保羅在信心裡的

兒子，他的生命還全虧得保羅。即管是這樣，保羅在信裡說：「我不

會吩咐你去作甚麼，但我要為捆鎖中所生的兒子懇求你。阿尼西母若

虧欠了你（事實上他真的虧負了你），都記在我的帳上，我，保羅，

必定償還。」然後他親筆簽名。「我現在打發他回去你那裡——他不

再是奴僕，乃是高過奴僕——是你親愛的兄弟。求你收納他，如同收

納我一樣。」 

保羅就用這封信為阿尼西母開路。我們並不確實知道後來結果如

何，但我肯定腓利門在收到信以後作了過於保羅所要求的處理，他不

但接納阿尼西母如同在基督裡親愛的兄弟，他還給他自由，釋放他不

用再作奴僕，侍他如同主裡親愛的兄弟，在阿尼西母身上得著益處。 

我們從私人或史實的角度看了這封信，這實在是一封奇妙的信。

但若再往深處去探討，我們會發現在一定的意義上，這封信也是論到

一個社會問題，是在聖經裡其他書卷中沒有多提及過的。在當時奴隸

制度是個社會問題。我們知道這不是出於神的，因為神從一個本家創

造人；所以就人類而言，我們都是同屬一個家的，彼此作兄弟姊妹，

不應有不平等的階級。但因著世人的罪，這個奴隸制度漸漸出現，結

果在古時全世界都有它的存在。 

保羅對社會弊病的處理 

那麼，基督的教會如何處理這樣的問題呢？談到社會弊病，在所

有人類的邪惡習俗中，奴隸制度是最卑劣的。那麼耶穌基督的福音要



如何處理這樣的事？在這簡短的書信裡，保羅沒有直接攻擊這個奴隸

的問題，沒有告訴腓利門不該有奴僕，他也沒有鼓勵阿尼西母要起來

反抗這樣的社會陋習。這是當時社會根深柢固的制度，如果直接去對

付它，一定會引發仇恨，會引起流血、革命，把社會弄得支離破碎。

這並不是福音的本意，所以保羅是從更高的層面去探討這個社會陋習。 

有史以來，人通常把奴隸看作人類中最卑賤的成分，也許這是有

點道理的。因為奴隸一般都受虐待，而他們自知無權反抗，因此會仇

視人，這樣發展出來的心態會叫他們偷竊、胡作非為；感覺反正不會

有人關心他們，慢慢地這些奴隸就成為卑鄙下賤的人。 

阿尼西母也不例外。他雖然服侍那麼良善的主人，卻反叛他，詐

騙他，然後逃去。對這樣的人，我們能作甚麼呢？神有奇妙的方法，

祂拯救這個人。阿尼西母得救了，當然成為主裡的兄弟。他接受了新

的生命，全然改變了。外表上他仍舊是逃亡奴隸的身分，但在裡面他

成了新造的人。有了這個在他裡面的生命，阿尼西母開始服侍保羅。

他本來該服侍腓利門，但沒有作得好。他沒有責任要服侍保羅，卻用

清潔的心服侍使徒，這是因為在他生命裡有了厲害的轉變。在人的眼

中，他還是個亡命的奴隸竊賊，但在神的眼中，他現在是在基督耶穌

裡親愛的弟兄。 

到了時候，保羅就打發阿尼西母回去腓利門那裡。腓利門是主裡

的弟兄，是保羅的同工，跟保羅一起服事神。雖然他沒有和保羅一起

周遊傳福音，但只要是從事擴展神國裡耶穌基督福音的，都是主裡的

同工。腓利門本人也可能是商人，大概家道豐富，因為他住的房子頗

大，可作教會聚會之用，且他能接待許多人客，他叫許多聖徒的心得



以暢快。在這方面他可說是與保羅一同作工，保羅也視他為親愛的弟

兄和同工。 

在當時的社會制度下，大部分的羅馬公民都擁有奴僕，所以腓利

門在家裡有些奴僕，也不足為奇。在阿尼西母返回的時候，腓利門自

己是主裡的弟兄，甚至可能是教會的負責弟兄或長老。同樣，阿尼西

母雖然是被送回來的曾逃亡在外的奴隸，也是在主裡的弟兄。在這種

情形下要怎樣作呢？讀這封書信，你會發現保羅沒有隻字建議腓利門

釋放阿尼西母。你沒有看見保羅說這樣的話：「腓利門，我現在把阿

尼西母送回去給你，請你釋放他吧。」沒有。雖然他從沒有說過「釋

放」這個字，但心思中早就有了，而且就在嘴唇邊上。他只是說：

「求你收納阿尼西母，像你收納我一樣，因為他是我心上的人。不要

把他看作奴僕那樣收納，而是看他作主裡的兄弟。」 

腓利門如何收納保羅呢？若是來他家裡的是保羅，而不是阿尼西

母，腓利門當然會款待保羅，為這作主使徒的預備住處，還會細心服

侍他，禮遇他就如貴賓，像在主裡親愛的弟兄，甚至善侍他如同在基

督裡作父親的。保羅知道這一切，就說：「你要收納阿尼西母，如同

收納我一樣。」 

腓利門能怎樣作呢？一個可能就是，他會看著阿尼西母說：「好

啦，你從前向我作了那麼多壞事，但因為保羅說可以都歸在他的帳上，

那麼我不再追究。但你依舊是我家裡的奴僕，希望從今以後你要像奴

僕那樣盡忠服事我。」但是在當時的情況下，腓利門能那樣作嗎？表

面上阿尼西母確實仍然是奴隸，但在他裡面是基督裡的弟兄。那麼腓

利門會如何待他呢？無疑地，腓利門不但會饒恕他以往的過錯，還會



接納他如同主裡親愛的弟兄。實際上，他還不只解脫他作奴隸的束縛，

還會在心裡接納這位基督裡的弟兄。聖經就是以這樣的方式來解決社

會弊病。 

這封信是和寫給歌羅西人的信一齊送出去。仔細讀歌羅西書，你

會發現一件不尋常的事。保羅在信裡寫了一番話是關於奴僕和主人間

的關係。他清楚知道當時存在的社會陋習，在人類社會中所有的人際

關係中，這個是與福音真理最大相徑庭的。因此保羅在信裡說了這番

話：「你們作僕人（英譯『奴僕』）的，要凡事聽從你們肉身的主人，

不要只在眼前事奉，像是討人喜歡的，總要存心誠實敬畏主。無論作

甚麼，都要從心裡作，像是給主作的，不是給人作的；因你們知道從

主那裡必得著基業為賞賜；你們所事奉的乃是主基督。那行不義的，

必受不義的報應；主並不偏待人。」（歌羅西書 3 章 22~25 節） 

保羅並沒有把奴隸制度當作邪惡的習俗而直接攻擊它，他是把奴

隸與主人的關係提升到神面前去改變它。他說：「你們作奴僕的，要

凡事聽從主人。雖然身為奴隸，但你總要記得你實際上是事奉主。因

此當你服侍主人的時候，不要想到肉身上的關係，而是把它提升改變，

甚至把它昇華到敬畏主的範疇，就是在服侍主人的時候就如服事主自

己一樣，那麼你必得著賞賜。」 

保羅對作主人的也說一樣的話：「要公公平平的待僕人（英譯

『奴僕』），因為知道你們也有一位主在天上。」（歌羅西書 4 章 1

節）同樣，保羅也把主人和奴僕的關係提升到神面前，提醒作主人的

不要忘了他自己也有一位主，所以也是僕人，是在神面前的奴僕，因

此要公公平平待僕人。 



當福音在第一世紀廣傳的時候，許多奴隸成為基督徒，可能比信

主的自由人更多，因為當時作奴僕的人很多。這許多奴隸歸信主，就

可能構成大問題，為基督教與那邪惡的奴隸制度發生直接衝突，那麼

這件事當如何面對和解決呢？ 

「你是作奴隸蒙召的麼？不要因此憂慮。」（哥林多前書 7 章

21 節）在這裡保羅勸說那些作奴隸的，在他得救進入神的國的時候，

「不要因此憂慮」，不要擔憂以為一切都完了。不過，如果可以得自

由，就不要放棄，得自由是好的。「因為作奴僕蒙召於主的，就是主

所釋放的人。」（哥林多前書 7 章 22 節） 

為甚麼作奴僕的不用因此憂慮呢？因為雖是奴僕，卻是主所釋放

的人。表面上仍受束縛，但在裡面是自由的。外在的束縛是暫時的，

但在主裡面的自由是永遠的。兩者衡量之下，還要憂慮嗎？因為已經

得著更上好的了。同樣的，自由人蒙召，就成了基督的奴僕。身為自

由人的，不要忘記自己是作主的奴僕，是在基督權柄下受束縛的，要

像奴僕服事基督，是愛的奴僕。所以實際上是沒有分別：自由的人是

奴僕，而奴僕是自由的，都是一樣，因為你是重價買來的，不要作人

的奴僕。如果可以得自由，那就不用放過，因為你的地位可以改善

（參考哥林多前書 7 章）。 

神的話似乎是論到一個社會問題，但並沒有直接評擊它，以免引

起仇恨與流血事件，而是鼓勵從裡面把關係修正，提升到神的面前，

使它的實質能真正昇華。換句話說，事件就早已改觀了。聖經還給我

們一些廣泛的原則：「在基督裡並不分為奴的、自主的，惟有基督是

包括一切，又住在各人之內。」（歌羅西書 3 章 11 節）當奴僕和主



人一起來到主的桌子面前，並坐在一起紀念主，在主裡就是弟兄姊妹。 

這個實際顯出來的時候，整個人類的奴隸制度就隨之消蹤滅跡，

不再可能還保存那奴隸制度。就是這樣，整個社會的惡俗就能解決，

在這封信裡就找到實際的應用。腓利門收納阿尼西母，他倆之間的關

係就已改變了。我們甚至可以相信他們不再是主人和奴僕的關係，而

是在基督耶穌裡相親相愛的弟兄。 

主耶穌對社會問題的態度 

主耶穌在地上的時候，祂是活在羅馬帝國的統治下。在某種意識

上說，猶太人從來沒有承認羅馬人的統治。他們中間有奮銳黨，試圖

用暴力推翻羅馬轄管猶太人的軛。當基督在地上的時候，猶太人冀望

如果祂真是彌賽亞的話，就要推翻羅馬帝國的軛，使以色列成為萬國

之首。但基督沒有這樣作，祂把自己服在羅馬的政權下。祂痛斥祂那

世代的猶太人的邪惡作風，痛斥文士和法利賽人的偽善，祂把聖殿裡

兌換銀錢的人驅趕出去，潔淨聖殿。當我們的主耶穌在地上的時候，

祂沒有改革當時的社會體制，祂傳揚愛的福音作為代替，祂把人改變

成為新造的人，是用這個方式改變人類生活和社會關係，帶進神的國

度。 

難道主不關心社會問題嗎？祂當然關心。祂喂飽上千上百的人；

祂醫治病患；祂愛小孩子；祂同情人；但祂的處理並不套用世人從外

面著手的方法，是用從裡面以屬天的方式，把生命給人。祂建造祂的

國，是基於愛心的國度。祂第一次來到地上的時候像羔羊，為世人的

罪受死，這是屬靈的道路，是屬天的生命，這裡面的實際是一切的基

礎。如果光從外面試圖去解決問題，而裡面的光景依舊的話，問題就



得不著解決。所以主耶穌來提供新的生命、新的性情，是屬天的方法。

祂來，像羔羊為世人的罪受死，好叫我們能成為新造，舊事已過，都

變成新的了，一切都歸屬於神。但我們知道主耶穌會再來；祂再來的

時候是猶大的獅子，那個時候，祂要直接對付這一切政治和社會的問

題，祂要審判世界。祂第一次來是要拯救世人；祂第二次再來就要審

判世界，糾正一切。 

那麼我們對社會上和政治的組織及問題應該採用怎樣的態度呢？

比方，解放神學就不是基督教，是另一種的人本主義。神的道路高過

人的道路；神的方法是處理裡面的生命，當生命得著改變，我們周遭

一切都會改觀。這才是解決和清除社會問題的途徑。難道我們不認為

這是更高明的方法嗎？難道這不是永久解決的方法嗎？難道我們不認

為這是根據基督的原則，就是愛的原則嗎？所以我們要仔細讀這卷簡

短的腓利門書，在主面前好好默想，看能否在這卷書信裡窺見神處理

社會和政治問題的良策。 

在基督耶穌裡神奇妙的大愛 

但這並不是現在我打算與大家分享的問題，我們要從更高的角度

去看這封書信，因為這封信並不單是論及個人方面和社會方面，它也

是啟示在奇妙大愛中的基督。這封信只是把神在基督耶穌裡為我們所

成全的顯示了一小部分。這封信的價值類似舊約的路得記，它向我們

揭示神在基督耶穌裡向我們所顯的一幅更偉大的愛的圖畫。當然，我

們若用靈意去領會的時候，不一定能在細節上完全明白，但在大概的

輪廓上，我們可以看見神在基督耶穌裡向我們所施的愛，一幅絕妙的

圖畫。 



腓利門可說是代表神，但他所能代表出來的極其有限、十分微小

且不完美。他富有，擁有許多奴隸，是個好人，仁慈且樂意接待人。

這不就稍能顯明神嗎？我們的神滿有豐富，擁有全宇宙，擁有一切。

我們是祂創造出來的，光是這個創造的權能就使我們成為祂的奴僕。

但人忘記了自己的地位，忘了他是神照自己所喜悅而被造。 

阿尼西母這個奴隸，本該使主人腓利門喜悅。這一點無庸置疑，

因為「阿尼西母」這名字的意思就是「有益處」。然而，他並沒有使

主人得益處。這不正是我們的寫照嗎？我們既是神所造，就該叫祂喜

悅，理當好好事奉祂，使祂得益處。但我們卻以為人只是為自己的益

處而活，結果偷竊神的榮耀，使自己得好處。這就是歷世歷代人所做

的勾當，就如阿尼西母對待腓利門一樣，我們都搶掠了神，然後從祂

面前遠遠逃去。 

我們以為神是易發怒的神嗎？美國偉大的佈道者慕迪在早期傳福

音時，總愛把神說成是易於發怒、要追蹤罪人懲罰他們的神。有一位

從英國來的弟兄慕賀茲來芝加哥探望他的教會。慕迪並未太重視他，

但剛好要離開，便吩咐執事們給這位年輕人一個短暫的機會。 

一個星期後，慕迪回來詢問，他的妻子回答說：「每個人都帶聖

經來聚會啦！」慕迪又問：「那他傳講了什麼？」她說：「整整七天，

他只講約翰福音 3 章 16 節——神如此愛世人。」後來慕迪親自聆聽

慕賀茲傳講後，他對福音的概念與理解有了改變。從此，他不再傳講

神像一位窮追罪人的暴君，而是傳揚神是滿了愛的天父，等候並尋找

浪子歸回。 

我們的神並不是易發怒的神。祂有一切理由向我們發怒，但祂並



沒有這樣待我們，祂愛我們。「不要以為舊約的耶和華是常發怒的神，

而新約裡祂才滿有慈愛。神是昨日、今日直到永遠都是一樣的。」當

祂在山上向摩西啟示自己時，祂說：「耶和華，耶和華，是有憐憫、

有恩典的神，不輕易發怒，並有豐盛的慈愛和誠實，為千萬人存留慈

愛，赦免罪孽、過犯和罪惡，萬不以有罪的為無罪。」（出埃及記

34 章 6~7 節） 

我們的神是公義的，但祂是愛。我們得罪了祂，逃離了祂。我們

是神一切造物中最卑鄙的，比狗和跳蚤都不如；但神在祂豐盛的憐憫

中拯救了我們。祂怎樣作呢？ 

保羅在牢獄中生了阿尼西母，而基督就是神，祂倒空自己，成為

人的樣式，甚至取了奴僕的形像，為成全神的旨意。祂自己卑微，舍

了自己，死在十字架上。祂在捆鎖中生了我們，藉著祂的血救了我們，

把我們帶回神那裡，不再作亡命之徒。祂把我們送回去神那裡，作家

裡的人，就如向父神說：「求祢收納他們，如同祢收納我一樣。」感

謝神，祂就這樣收納了我們。 

保羅對腓利門說：「阿尼西母暫時離開你，或許是叫你永遠得著

他。」我們今天不也是這樣嗎？好像神的兒子向父說：「祢可能暫時

失去他們，但現在祢可以永遠得著他們。」主提到我們起初對神無益，

但現在是叫父得益。我們回轉到神那裡，豈不會受祂那奇妙大愛所激

勵，使我們樂意把自己全然歸給祂，服事祂，使祂永遠得著我們，永

遠叫祂得益處嗎？從前我們是虧損祂的僕人，但現在是叫父得益。這

就是腓利門書向我們所啟示的。 

哦！願我們可以看見基督——祂如何甘願受限制，甘願死在加略



山的十字架上，目的只是要把我們帶回父神那裡。 

禱告： 

親愛的天父，為了這卷腓利門書，我們實在要稱頌感謝祢，我們

看見了祢在基督耶穌裡向我們所顯示的奇妙大愛。我們承認自己就如

阿尼西母，又無用、又不配；但是，我們實在讚美感謝祢，因祢在豐

富的大愛中追尋我們，在加略山上找到我們，把我們帶回神的家中。

哦，我們的父啊，從今以後我們心裡不再以為祢像嚴酷的主人。主阿，

我們要作祢愛的奴僕，對祢有用，一生服事祢，因為祢實在是配，祢

贏得了我們的心。哦，我們的天父啊，祢向我們和在我們裡面所作的，

我們願意能向別人同樣作出來。我們深信祢已經把我們帶出滿了邪惡

的黑暗，把我們遷到祢愛子的國裡。父啊，我們渴慕能永遠住在這國

度裡。奉主耶穌的名祈求，阿們。 


