
healingwings.net 

新約啟示的基督 

江守道弟兄 

彼得前書-基督是我們魂的牧人 

「願頌贊歸與我們主耶穌基督的父神！祂曾照自己的大憐憫，藉

著耶穌基督從死裡復活，重生了我們，使我們有活潑的盼望，可以得

著不能朽壞、不能玷污、不能衰殘、為你們存留在天上的基業（彼得

前書 1 章 3 節）。你們這因信蒙神能力保守的人，必能得著所預備、

到末世要顯現的救恩。因此，你們是大有喜樂；但如今，在百般的試

煉中暫時憂愁，叫你們的信心既被試驗，就比那被火試驗仍然能壞的

金子更顯寶貴，可以在耶穌基督顯現的時候得著稱讚、榮耀、尊貴。

你們雖然沒有見過祂，卻是愛祂；如今雖不得看見，卻因信祂就有說

不出來、滿有榮光的大喜樂；並且得著你們信心的果效，就是靈魂的

救恩。論到這救恩，那預先說你們要得恩典的眾先知早已詳細的尋求

考察，就是考察在他們心裡基督的靈，預先證明基督受苦難，後來得

榮耀，是指著甚麼時候，並怎樣的時候。他們得了啟示，知道他們所

傳講的一切事，不是為自己，乃是為你們。那靠著從天上差來的聖靈

傳福音給你們的人，現在將這些事報給你們；天使也願意詳細察看這

些事」（彼得前書 1 章 3~12 節）。 

「那賜諸般恩典的神曾在基督裡召你們，得享祂永遠的榮耀，等

你們暫受苦難之後，必要親自成全你們，堅固你們，賜力量給你們。

願權能歸給祂，直到永永遠遠。阿們」（彼得前書 5 章 10~11 節）。 

https://healingwings.net/


禱告： 

親愛的天父，我們實在感謝祢，給我們這個聚在一起的權利來紀

念祢那為我們死的愛子。祂為我們流出寶血，又把祂的生命賜給我們。

我們的父啊，為了祢為我們所作的，把祢獨生的愛子賜給我們，我們

實在感謝祢。父啊，現在我們又一次聚會，為了祢的話獻上感謝和稱

頌。感謝祢把祢的話賜給我們，仰望祢賜福的話，使它成為我們的靈

與生命，藉著這些字句，使我們能真正分享這活的道。父啊，我們把

這個時間交托在祢手中。我們承認，如果沒有聖靈的啟示，我們只會

接觸到字句，卻會漏失其中的靈。因此我們只能仰望祢的聖靈，藉著

祢的話，向我們啟示祢的兒子。我們奉我們主耶穌的名求，阿們。 

馬丁路德這位偉大的宗教改革者，指出這本彼得前書是新約聖經

裡最尊貴書信中的一卷，因為它展示了多麼豐富的思維：尊嚴、謙虛

與愛心，熱忱、信心的盼望，和對主再來的預備就緒。這都與彼得的

個性十分符合。彼得的性格如此敞開，難怪我們對他比其他的門徒更

熟悉，他向來都敞開自己。雖然在十二個門徒中他受的管教最多，但

感謝神，祂也多把託付給彼得。 

雖然我們頗為認識這個人，但不曉得對他的書信認識有多少。彼

得很可能是在晚年寫彼得前、後書，約在主後 64 至 68 年間。使徒行

傳 15 章最後一次提到他，是在耶路撒冷那次教會的會議上，彼得發

言，以後就沒有再提及他了。從加拉太書我們知道，在那次耶路撒冷

會議後，他去了安提阿，和使徒保羅有過一次遇上。除了這些記錄以

外，我們沒有找到以後有甚麼關乎彼得的事蹟，直至找到這兩卷書信。

但彼得既然為人非常活躍，他一定曾到各地傳道，忙於服事他的主。 



在這封書信裡，彼得提到他是從巴比倫寫信的。我不明白為甚麼

有些解經家把巴比倫這地方靈意化，辯說這是指羅馬。這卷書信的開

端說明：彼得是寫信給那分散在本都、加拉太、加帕多家、亞西亞、

庇推尼寄居的。既然這五個地方都是真實的地方，那麼沒有理由我們

要說彼得不是在巴比倫寫這封信。我個人相信，彼得既然周遊四方，

他事實上真的是在巴比倫寫這封信的。這是他要實現他的職事。你會

記得主耶穌曾對他說：「你回頭以後，要堅固你的弟兄」（路加福音

22 章 32 節）。主亦曾對他說：「你餵養我的小羊」「你牧養我的羊」

「你餵養我的羊」（參約翰福音 21 章）。因此彼得就是這樣去實現

基督所託付他的。他寫這些書信，只是要鞏固、堅定、餵養，和牧養

神的羊群—— 

彼得寫這封書信給分散在各地寄居的人。「分散」這個詞，就如

以前提說過的，是非常特別的用詞，是指在巴勒斯坦境外散居在世界

各地的猶太人。彼得是傳福音給受割的人的使徒，當然非常關心猶太

人。但神也使用他，向外邦人打開福音的門。我們知道，教會不光是

猶太人的信徒組成的，也有外邦人的信徒。彼得寫這封信，不是寫給

散居各地的一般猶太人，而是給其中的信徒。他們在地上是客旅，是

寄居的。收信的人也包括外邦人的信徒，因為在信裡有這些字眼：

「你們從前算不得子民，現在卻作了神的子民；從前未曾蒙憐恤，現

在卻蒙了憐恤」（彼得前書 2 章 10 節）。這些字眼只能應用在外邦

人身上。所以相信，雖然這封書信主要是給散居各地的猶太人的信徒，

卻是包括所有的信徒——所有照神的先見被揀選，又藉聖靈得成聖潔，

以至順服，並蒙主耶穌的血所灑的人，都包括在內（彼得前書 1 章 2

節）。 



我們是照神的先見被揀選的，這是奇妙的事，也是我們無法解釋、

無法理解的事。但我們實在感謝神，我們是照著祂的預知蒙揀選的；

早在我們出生前，神就知道我們；祂甚至是在立定世界根基前就早已

知道我們了。祂是照著祂的預知揀選我們，我們是藉聖靈得成聖潔，

是藉聖靈分別出來歸神，又蒙耶穌基督的血所灑的。祂的寶血已經灑

在我們那敗壞了的良心上，使它得潔淨，以至順服耶穌基督。我們不

但是蒙祂的血所灑，也是要順服主耶穌基督的（彼得前書 1 章 2 節）。

我們是在世上作客旅和寄居的人，所以這封信不光是寫給第一世紀的

人，也是應用在我們身上的。 

要瞭解這封信，我們得要把主後 63 至 64 年間基督徒的背景重整

出來。保羅可能是在主後 64 年左右從羅馬監獄被釋放出來。當時尼

祿皇時期的大逼迫還沒有臨到，但已經接近了。在這期間，保羅已經

被釋放，尼祿皇發動的大逼迫尚未開始；但事實上，基督徒已經備受

各地的猶太人和外邦人的攻擊和迫害，看來信徒所遭遇的壓力並沒有

減退，反還在不斷的增加。基督徒經常受騷擾和迫害，情勢繼續惡化。

在這樣的情形下，你能怎樣幫助這些基督徒呢？你能向他們說甚麼呢？

怎樣鼓勵他們呢？ 

彼得說他寫這封信，是要勉勵他們，又要向他們作見證——用言

語勉勵，藉經歷作證。他不但是用話語勸勉、激勵，和警誡他們，他

也要以他自己的經歷證明他所說的是真實的。他要證明他們所站立其

上的這恩，是神的真恩，叫他們不要因為壓力有增無已而感到奇怪，

甚至灰心，以為自己作錯了。彼得對他們說：你們並沒有作錯甚麼，

你們是走在正軌上。事實上，這正是弟兄們會遭遇的，因為這正是跟

隨主耶穌基督的腳蹤，也正是照著神的計畫所發生的，原因只是因為



神這麼愛他們，要煉淨他們，成全他們，好叫他們能承受祂為他們所

預備的榮耀和基業。這是彼得在這封信向他們所說的話的用心。 

既然這是當時的情形，那麼這封信今天跟我們有甚麼關係呢？我

們身處末世的日子，所受的壓力也與時俱增。神的子民到處都在經歷

種種不同的試煉，有的時候就會懷疑是自己犯了錯誤。神要向我們說

什麼呢？神是有話向我們說，祂的話就是：「神的救恩。」祂期望我

們明瞭甚麼呢？神要我們認識基督是我們魂的牧人和監督。 

著名的聖經學者格裡菲多馬把這卷書信分為三部分，很簡單分析

了這卷書信的內容。他是藉「親愛的」這個詞，把整卷書信分為三部

分。這個詞在書信裡出現了兩次：一次在彼得前書 2 章 11 節，另一

次是在彼得前書 4 章 12 節。第一部分是由彼得前書 1 章 1 節至 2 章

10 節，他以「特權」作這部分的標題；第二部分是由彼得前書 2 章

11 節至 4章 11 節，他稱之為「責任」；第三部分是由彼得前書 4 章

12 節到末了，標題是「試煉」。我也照此分段，但改用這樣的標題：

第一部分是「呼召」；第二部分是「託付」；第三部分是「完美結

果」。 

呼召 

彼得在信中一開始就提到「特權」，也可以稱它為「呼召」。神

呼召我們，事實上這個呼召，是神賜給我們非常大的特權。 

「願頌贊歸與我們主耶穌基督的父神！祂曾照自己的大憐憫，藉

著耶穌基督從死裡復活，重生了我們，叫我們有活潑的盼望」（彼得

前書 1 章 3 節）。 



神以祂極大的憐憫，藉主耶穌的復活，重生了我們。神重生了我

們，這是極大的憐憫，因為是我們不配得的。我們全然不配，但神樂

意向我們施憐憫。不光是賜一些甚麼給我們，而是重生了我們。我們

是從上頭生的，神已經洗淨我們一切的罪，並將祂自己的生命給了我

們。我們是生在神的家中，有祂的生命在我們裡面了；我們是祂的兒

女。 

這個重生是極不尋常的經歷。以前我們是死在罪惡過犯當中，現

在活到神裡面；以前我們是與神為敵，現今是在神的家裡；以前我們

是被定罪的，現今已得赦免；以前我們是在罪惡捆綁中，現今得自由

了；以前我們是死的，沒有生命，現在我們裡面有生命，與神有了關

係。這個重生的經歷，委實是神給那些經歷了的人莫大的憐憫。為此

我們向神感恩不盡。 

但我們是否知道，蒙神重生只不過是神的憐憫的開端呢？得救重

生，只是那無窮無盡的神的大恩的開始。很可惜許多信徒以為重生的

經歷就是結局，以後就沒有甚麼了。換句話說，得救以後，不就是以

後死了上天堂嗎？還需要作甚麼呢？但使徒彼得說：「你們重生了，

就有活潑的盼望。」神重生了我們，這並不是終局，而是接著要來的

事的開始。我們重生得以進入活潑的盼望。 

我們往往說：保羅是信心的使徒，約翰是愛心的使徒，而彼得是

盼望的使徒。在這裡，彼得告訴我們，重生是叫我們得以進入活潑的

盼望。哦，我們是滿有盼望的。沒有神的人沒有指望；因為按著定命，

人人都有一死，死後且有審判。那裡還有盼望呢？但我們這些蒙神重

生了的，是有活潑的盼望。 



「可以得著不能朽壞、不能玷污、不能衰殘，為你們存留在天上

的基業」（彼得前書 1 章 4節）。 

在天上有為你存留的基業，但這不是指你的重生；而是因為你重

生了，所以有為你存留的基業。換句話說，你若不是出生在某一個家

庭裡，你無望無權去承受那個家庭的產業。有一天如果你有希望去承

受那家產的話，原因只不過是你是這家的孩子，是在那家中出生的。

在神的家中也是一樣的道理。除非你是生在神的家中，否則你沒有希

望承受基業。只因你是重生了，才有指望去承受基業，而這基業是稱

為不能朽壞的。 

地上所有事物都是可以朽壞的，也都是敗壞的；地上所有的事物

都能被玷污，也都是玷污了的；地上所有的事物都會衰殘，而且正在

衰敗。但那為我們存留在天上的基業是不能朽壞的。不是敗壞的，也

不可能敗壞；它不但沒有受玷污，它是不可能受玷污的；它不但沒有

衰殘，它是永遠不會衰廢，因為它是永遠的。有這樣的基業，而我們

蒙神呼召作後嗣，是與基督同作後嗣，承受產業的。 

我們有活潑的盼望，要承受在天上為我們存留那不能朽壞、不能

玷污、不能衰殘的基業。那就是說：在天上我們有了預留的一席。但

既是預留的，那就是為將來用的，所以我們必須要得保守，免得失去

基業。因此彼得說：「……為你們存留天上的基業。你們這因信蒙神

能力保守的人」（彼得前書 1 章 4~5 節）。我們沒有能力保守自己不

被玷污，不致敗壞。靠我們自己是不可能的，但有一位能保守我們的。

神的能力浩大，可以保守我們，使我們能承受基業。但在我們這方面，

我們必須相信，「因信蒙神能力保守」（彼得前書 1 章 5 節）。 



我們需要有信心，但這裡的信心並不是指相信主耶穌基督的救恩，

因為我們早已經有這樣的信心。這裡的信心，是指相信神保守的能力。

我們不僅相信祂能救我們，也要相信祂能保守我們，聖徒的忍耐就是

在此。祂能保守我們不致跌倒，能把我們無瑕無疵在榮耀裡獻在神面

前。神能這樣作，我們也相信祂能成全。我們這些在主裡得救的，深

信祂能保守我們「得著所預備、到末世要顯現的救恩」（彼得前書 1

章 5 節）。 

這裡所說的救恩，並不是我們早已知道的那起初的救恩，而是為

我們存留在末世要顯現的。也就是說，是將來的事。我們重生得以進

入活潑的盼望，這盼望是關乎承受不能朽壞、不能玷污、不能衰殘的

基業。這個基業是為那些因信蒙神能力保守的人存留在天上的，使他

們得著救恩。但這個救恩並不是過去的救恩，而是在將來的救恩。在

去得著這救恩的過程中，必須經過許多試煉和患難，但那些只是暫時

的。要有這樣的過程，是因為我們的信心必須受試驗而得潔淨，成為

比精金更寶貴，可以在耶穌基督顯現的時候，得著稱讚、榮耀、尊貴。 

在天上有為你存留的基業，但今天神要使你能配承受那基業。基

業既然是不能朽壞的，那麼在你裡面任何能朽壞的東西都必須丟棄；

基業既然是不能玷污的，那麼在你裡面任何玷污了的東西都必須除去；

基業既然是不能衰殘的，那麼在你的生命裡一切短暫而易消逝的東西

都必須消除。但這些東西怎樣可以挪去，使你能配受你的基業呢？那

就要藉著試煉和考驗，使你的信心能成為比金子更寶貴。 

「並且得著你們信心的果效，就是靈魂的救恩」（彼得前書 1 章

9 節）。現在我們要涉及的範圍，是幾個世紀以來的基督徒，尤其是



更正教，一直忽略的話題。救恩其實是個廣義的名詞，但我們往往把

它視為與重生得救同義。但若仔細讀神的話，就會發現救恩含義很廣，

包涵多種意義。救恩不光是對我們的靈起作用，也會觸及我們的魂與

體。救恩對我們的靈來說，就是重生得新生命；救恩臨到我們的魂，

我們就得改變；救恩臨到我們的體，那就是必死的身體改變為不死的。

人被造是有靈、有魂、有體，所以救恩臨到我們的時候，就不僅臨到

我們的靈，也會對我們的魂與體起作用，使我們整個人全然成聖（帖

撒羅尼迦前書 5 章 23 節）。 

神作工總是從裡面著手——從中心到圓周。因此，神拯救我們，

是先從我們人的靈開始。靈能夠與神交通，能接待祂；但人的靈本來

已死在罪惡過犯當中。神曾對人說：「你若吃我禁止你吃的那棵樹的

果子，就一定死」（創世記 2 章）。亞當和夏娃吃了分別善惡樹的果

子，卻還活了幾百年；那麼，是什麼死了呢？是在他們裡面的靈死了。

罪一進入人裡面，那原來能與神交通、又能接待神的人的靈就死了。

人與神之間不再有交通，神與人的聯合也就沒有可能了。 

但救恩臨到我們的時候，聖靈就把我們已死的靈蘇醒和更新。約

翰福音 3 章告訴我們：「從靈生的就是靈。」當時主耶穌談到重生，

這句話首先的「靈」是指聖靈：從聖靈生的就是靈；第二個「靈」是

指人的靈。聖靈觸動我們那已死的靈，使它活過來，得新生命，然後

聖靈進到那新造的靈裡面居住，馬上與神的交通就重新建立起來，恢

復了與神交通的功用。神就住在我們的靈裡，與我們的靈同證我們是

神的兒女。這就是救恩的經歷、重生的經歷，是發生在我們的靈裡面。 

這樣的經歷並不是發生在我們的身體上，我們仍然在這必死的身



體裡面，這身體還沒有成為不死；這經歷也不是發生在我們的魂裡，

因為我們的思想、意志、愛好、抉擇等一切，仍然是老的一套，我們

依舊是老樣子。可見這樣的經歷並不是發生在我們的身體上，也不是

在我們的魂裡，而是在我們的靈裡。我們每個人都知道自己是神的兒

女，但要記得，這不過是救恩的開始而已。 

神把祂的靈放在我們新造的靈裡面，也把基督的生命放在我們裡

面，聖靈就居住在我們裡面作生命的靈，這是在我們裡面的耶穌基督

的生命。這個生命要從我們裡面活出來。這個賜給我們又在我們靈裡

的永遠生命，並不是像放在保險箱裡，等到有一天我們死的時候才開

保險箱取用去上天堂。這個在我們裡面基督的生命，是要活在我們裡

面，也要透過我們活出來。基督不能受局限在我們的靈裡，祂要從我

們的靈裡活出來，滲透並佔有我們的魂，並要運用我們的身體。 

在以弗所書 3章，保羅的禱告裡，他祈願基督能因你們的信，住

在你們心裡。基督是住在你的靈裡，但祂也想要住在你的心裡，祂要

替代那霸佔你的魂的，要活在你的魂裡。那霸佔你的魂的，是你的己；

已是魂的生命；肉體是那墮落了的魂的產物。基督活在你的靈裡，你

成了新造，就要活出新生的樣式——像基督的樣式，因為是祂去活，

不再是你。但可惜，你的己占住在你的魂裡那麼久，它還要繼續住下

去，你的己不願棄權。換句話說，雖然你已經重生了，但你還在你的

己的箝制下。在你的靈的深處，你知道該作什麼，但你的魂拒絕合作；

不光拒絕合作，甚至抗拒你的靈。改革宗的墨蘭頓有一回這樣說：

「這個老亞當，對年輕的墨蘭頓來說，實在太強頑了。」 

魂是人格的所在，你的魂代表你自己，表明你自己，那就是你的



性格。「這是我所想的，我所感覺的，我所要的。」它就代表你。但

神說：「我的救恩的目的，是要觸及你的魂，好叫一切你的魂所要表

現的，都只要表明我，不是代表你。」這裡的問題是指：不要照我的

意願，只要神的旨意成全；不要我的意思，只要神的心意；不要我所

愛的和所惡的，而是神所愛的和所惡的。 

這樣的事怎會發生呢？你的己住在你的魂裡，不肯放手，因此你

就要受試煉。神把試煉、壓力、苦難等量著給你，原因是你的魂生命

要減少，基督的靈生命要在你裡面加增。你的魂是神給你的，祂不會

毀滅你的魂，因為祂若毀掉你的魂，你就不會再存在，你的人格就會

消逝。神不會這樣作，祂不要你成為沒有魂的人，祂要救你的魂。 

信託 

我們可曉得我們的魂需要得救嗎？可知道重生以後，叫我們最受

窘擾的是我們的己嗎？我們最大的仇敵，不是撒但；最大的仇敵是我

們的己。羅馬書 7 章描述了人裡面的衝突——是內戰：「我知道甚麼

是對的事，但沒有能力去作；我所願意作的，我沒有能力去作；我所

不願意作的，反倒去作。我真是苦啊，誰能救我脫離這取死的身體呢？

感謝神，靠著耶穌基督就能脫離了。」這些話並不是描述「不信的人

的經歷」，而是信徒的經歷。得救的信徒需要經常得拯救，將來還要

得拯救。 

主耶穌在地上的時候，常對門徒這樣說：「你若要來跟從我，要

作我的門徒，就必須捨己，背起十字架跟從我。凡要救自己生命的，

必喪掉生命；凡為我喪掉自己生命的，必得拯救到永生」（路加福音

9 章 23~24 節）。這裡的「生命」，等於希臘文裡的「魂」：凡要救



自己生命的，就是要救自己的魂，必定會喪掉它；但凡為福音的緣故

甘願喪掉他的魂的，必得拯救到永生。今天你若要救你的魂，就會喪

失它；顯然這不是魂的救恩。魂的救恩是：今天你若甘願喪失你的魂，

就必能保全它。 

情感 

你要拯救你的魂？在今天這是什麼意思呢？魂是你性格的所在，

就是你自己。你的情感表達你，「你感覺愉快就會去愛，感到受辱就

會生恨。」這些情感都是代表你。哦，我們信徒多麼依舊迎合自己的

情感！我們的情感依舊代表我們的己；暢快就去愛，受損就生恨。總

而言之，我們的魂並不表達基督，因此主耶穌說：「愛自己的父母、

妻子、兒子，和自己的生命，過於愛我的，就不能作我的門徒」（路

加福音 14 章 26 節）。在其他福音書中，主甚至說過：「你若不

恨……」耶穌這句話，並不是指人天然的愛或恨，主只是在解釋應該

怎樣才能叫你的魂得救。在感性生活上，你必須甘願喪失你的魂：你

不是因自己的緣故而去愛，也不是因自己的緣故而生恨。更準確地說，

你是因神大愛的激勵而去愛，因神恨惡的催迫而生恨。 

愛與恨是相當強烈的情感，但在道義上按它內在的本質而言，乃

是中性的。你若愛所該愛的，那就對了；但如果你愛所該恨惡的，那

就愛得不對了；又若你恨你所該愛的，那又是不對了。愛與恨只不過

是字眼，是中性的。神愛罪人，祂卻恨惡罪。在感性生活上，你必須

得拯救，必須受十字架的對付，直至你不再憑自己的感受去作出反應，

而是根據神的感受去反應，以致你能愛你的弟兄。不然，你沒有辦法

可以愛弟兄。 



怎樣能愛弟兄呢？弟兄相愛是什麼意思？愛弟兄是指你愛他，只

因他是弟兄，而不是因他的為人，或因他向你所作的；也不是因為他

可愛或不可愛，不是因他對你合適與否。都不是這些。愛弟兄是指無

論如何，你愛神的每一個兒女。除非你的情感生活受過對付，否則你

如何能作得到呢？若沒有受過對付，你只會愛你天然所愛的，也只會

恨你天然所恨惡的，這樣你的魂就感到滿足暢快。但若你只為了滿足

「魂裡的己」，你必會喪掉你的魂。即使暫時滿足了魂，至終你仍要

失去它。另一方面，若你願意藉著十字架讓你的感性生活得潔淨，你

就得要捨己。 

捨己 

甚麼是捨己（或作否定自己）？有人以為否定是指控制，以為捨

己就是自我控制。不是！自我控制仍是人自己在作主。捨己的意思，

就是你不再認你自己。一個最恰當的例子，是耶穌的門徒彼得。彼得

三次不認主。他說：「我不認得祂。」如果彼得是不認他自己，他會

說：「彼得，你是誰？我不認得你。」但是他認錯了對象，他竟然不

認基督。 

我們常犯同樣的錯誤，理應不認自己。當我們的情感發作時，我

們該這樣說：「你是誰？我不認得你，我沒有理由要滿足你，沒有理

由向你讓步，我根本不認得你。」我們若這樣不認自己，主耶穌就說：

「背起十字架來跟從我。」不認自己出於意志，背起十字架是天天的

經歷。神只是要求我們自願去否定自己。如果我們甘願這樣作，聖靈

就會安排環境，給我們十字架去背負。不要自己去創作十字架，也不

要為弟兄姊妹製作十字架，他們已有的已夠了。世上有太多人專在製



造十字架——為自己或為他人。還是讓聖靈製造十字架吧。但是，有

一個條件，我們必須捨己。我可以大膽說：如果我們不捨己，就沒有

十字架給我們背負。為什麼呢？因為若有十字架擋在面前，我們只會

繞道而行。尋路繞行、避開阻塞的交通，原本是好事，只可惜太多基

督徒都在繞道而行。 

受苦的心志 

「基督既在肉身受苦，你們也當將這樣的心志作為兵器」（彼得

前書 4 章 1 節）。 

捨己真的會叫人受苦；誰肯捨己叫自己受苦呢？天性上沒有人想

如此，因此我們必須有受苦的心志，我們必須願意受苦。若是願意，

聖靈就會預備十字架給我們背負，神就會賜我們恩典去背負這些十字

架。 

有些時候，你會恨某一個人。不要以為基督徒不恨人；我恐怕基

督徒還沒有完全脫離憎恨。比方你恨某一個人，也許有充分理由，或

者理由僅在你自己（我們總有理由的），然後神的靈開始向你指出你

心裡的憎恨。那你要怎樣呢？你願意到主面前，承認你沒有辦法打消

恨意嗎？若是祂的旨意要你愛那個人（祂的旨意一定如此），你就要

求祂除去你所懷的憎恨，求祂用愛充滿你的心，好使你能愛那個人，

不再恨他。你這樣作，事實上就是放棄了一些權利，因為你原本相信

自己有權去恨他。你若肯這樣受對付，你的心就不會愈來愈狹隘、愈

來愈苦毒，把你整個人吞噬。你的心會變得寬大，這時你就進入魂得

拯救的過程。魂的救恩真的臨到你了。 



又比方，你愛某一個人，但神的靈開始指著你說：「你這個愛不

對：這個人是你不該去愛的。」你在神面前掙扎，然而你仍然繼續愛

那個人。然後你願意捨己，向主說：「主啊，如果這個人不是我該愛

的，就求祢施恩給我，叫我能為祢的緣故放下。」你肯這樣作嗎？這

樣作的話，你以為會喪掉你的魂嗎？是的，你的魂喪掉，但你會得著

你的魂，因為神的愛會充滿你心裡。我們的感性生活必須得潔淨，才

能叫我們的魂得救。 

理智與意志 

在我們的精神生活——心理上和理智上——也是同樣的道理。仇

敵在我們心思裡興起許多堅固營壘，反抗神，使神的光和神的道不能

透入。保羅說：「這些堅固的營壘必須要攻破，好把人的心思奪回來

順服基督」（林後 10 章 5 節）。許多信徒心中存有許多心思上的障

礙、雜念與偏見，以致神的真理無法透入。這些都是仇敵所興起的堅

固營壘，是人的理智。主曾對彼得說：「你只顧念地上的事，不是顧

念神的事。」彼得以為自己在顧念神的事，因為他對主耶穌說：「你

要顧念自己，不要去上十字架。」他以為這是好事、關心人，但主回

答說：「這是屬肉體的心思，不是出於聖靈。」我們的理智和精神生

活都必須得潔淨。 

我們都是意志堅強的人，有些人在這方面比別人強，但我們都不

弱。有些人說：「神只能用意志堅強的人。」是真的嗎？如果我們意

志薄弱，神還能用我們嗎？當然能。但請聽我說：一個人可以在凡事

上表示堅強意志，但面對神的旨意時，沒有人的意志還可以保持堅強。

我們的意志必須得煉淨。有些時候，神帶我們遇到抉擇時刻，我們要



作出決定：「不要照我的意願，只要照福音的旨意成全。」在抉擇時

刻，要我們放棄自己的意願，會叫我們很不好過。然而在這時刻，魂

的救恩就臨到你了。 

魂的牧人監督 

彼得前書論到今天正在進行中的救恩——我們魂的救恩——我們

必須投身其中，回歸我們魂的牧人監督，就是基督耶穌。基督是我們

的牧者。我們都喜愛詩篇 23 篇，但可曉得這首詩篇帶有條件嗎？詩

篇開端說：「耶和華是我的牧者。」既然主是我的牧者，那麼我是羊，

就要全心信託祂來引領我。我們曉得主是我們魂的牧人嗎？祂是我們

靈的救主，祂也是我們魂的牧人。 

你要信託祂，把自己交給祂，好使祂能引領你。祂會帶你到青草

地，使你躺臥在可安歇的水邊，使你的魂蘇醒；有時還會領你經過死

蔭的幽谷；祂的杖、祂的竿都安慰你。「安慰」並不光是拍拍你的肩

膀說：「沒事！」這樣的安慰只會加強你的魂生命。你要曉得，主也

是你的監督。你有沒有天天把你的魂交托給祂，讓祂監督它呢？還是

你仍舊管你自己的魂？你若這樣作，就必喪失你的魂。但若把你的魂

交托給祂，祂就會監督它，凡事照顧它。 

結果 

整件事的結果是這樣：基督受苦難，然後進入榮耀裡；所以暫時

我們雖然受苦，但神的恩惠會叫我們剛強、得堅立，好叫我們也可以

進入永遠的榮耀裡。今天，魂的救恩仍在持續，我們的魂要經過變化，

榮上加榮，直到有一天被模成基督的形像。祂要領許多兒子進入榮耀



裡，與祂一起承受國度，這是那完美的結局。我們要緊記彼得在書信

裡所說的：「這恩是神的真恩，你們務要在這恩上站立得住」（彼前

5 章 12 節）。你決心跟從主，一點都沒有錯。我們是走在正道上，

要堅持靠祂的恩典繼續走。不錯，祂的恩典讓我們遭受試煉，但祂的

恩典在我們一切需用上都是充足的。 

禱告： 

親愛的天父，我們實在感謝祢，因為祢總有話向我們說。求祢的

話在我們裡面紮根，就像一顆種子發芽、生長、結果子，好叫祢的榮

耀得稱讚。我們奉主耶穌寶貝的名禱告，阿們。 


