
healingwings.net 

新約啟示的基督 

江守道弟兄 

約翰一書-聖徒相交中的基督 

「論到從起初原有的生命之道，就是我們所聽見、所看見、親眼

看過、親手摸過的。（這生命已經顯現出來，我們也看見過，現在又

作見證，將原與父同在、且顯現與我們那永遠的生命傳給你們。）我

們將所看見、所聽見的傳給你們，使你們與我們相交；我們乃是與父

並祂兒子耶穌基督相交的。我們將這些話寫給你們，使你們的喜樂充

足。神就是光，在祂毫無黑暗。這是我們從主所聽見，又報給你們的

信息。我們若說是與神相交，卻仍在黑暗裡行，就是說謊話，不行真

理了。我們若在光明中行，如同神在光明中，就彼此相交，祂兒子耶

穌的血也洗淨我們一切的罪。」（約翰一書 1 章 1~7 節） 

禱告： 

親愛的天父，我們讀了祢的話，現在求祢藉著聖靈，向我們的心

敞開祢的話，好叫我們能聽見祢的聲音，能被引進祢的交通裡，叫祢

的名能得著榮耀。因此，我們把這段時間交托在祢手中，求祢按著祢

心所想要成全的作工。奉我們主耶穌的名。阿們。 

使徒約翰寫了三封書信，稱為約翰一、二、三書。按照寫作日期

次序，這是新約聖經中最後的書信，約翰是在寫成約翰福音和啟示錄

以後寫的。約翰一書沒有寫明是給某特定教會，而約翰二書、三書是

寫給個人的。但若仔細讀這三封書信，我們很容易看出這三卷書信有

https://healingwings.net/


一共同點——都是論到一個重要的問題：相交。 

約翰一書比較特別。通常書信開始總有收信人的稱呼，然後是問

安致意，末了有結束的話。但這封書信沒有像正式信函那樣的開端和

結語。不過毫無疑問這是信函的形式，因為整封信裡完滿個人親切的

氣氛和語氣。 

這封書信是使徒約翰大概在主後九十五至九十八年間寫的，在原

文裡沒有提及作者，就如約翰福音一樣。雖然如此，在約翰福音和這

書信之間，無論在內容和風格上都十分相似，例如在約翰福音裡，作

者說：「但記這些事，要叫你們信耶穌是基督，是神的兒子。並且叫

你們信了祂，就可以因祂的名得生命。」（約翰福音 20 章 31 節）而

在約翰一書裡有這句話：「我將這些話寫給你們信奉神兒子之名的人，

要叫你們知道自己有永生。」（約翰一書 5 章 13 節）可見約翰福音

和這第一封書信有明顯聯繫。這是公認的定論，是毫無疑問的：寫福

音書的人，就是寫這書信的人；我們也相信寫福音書和寫這書信的，

同是使徒約翰。 

約翰是在最早跟從主耶穌的人當中的，原是施浸約翰的門徒之一。

有一天，他和安得烈正和施浸約翰一起，耶穌走過；施浸約翰說：

「看，神的羔羊。」他兩個門徒就離開他，跟從了主耶穌，當晚就與

祂同住。在約翰福音的記載，提到安得烈是那兩個門徒中的一個，卻

沒有提及另一個的名字；然而我們知道那是約翰自己。他是主所愛的

門徒；是在所謂最後的晚餐挨近耶穌懷裡的那一位；他是十二個門徒

中唯一的跟從主直到十字架下，在祂釘十字架時在場的那一位。在十

二個門徒中，他活得最長久，其他十一位統統死了，只有約翰活到差



不多第一世紀末，他的一生可說橫跨第一世紀的大部份。 

研究約翰為人，會發覺他很不尋常，因為在性格上混和著頗為矛

盾的特質。一方面這位使徒十分保守內向，常愛沉思；另一方面卻火

爆易怒。因此主耶穌給他和他的兄弟雅各起了綽號叫「雷子」。這兩

種相反的氣質同在約翰裡面，但在神全能的管治和調教下，他被主大

大使用。 

雖然在這書信裡，約翰沒有提名指出是寫給那個教會，但因他晚

年時在亞西亞羅馬帝國屬地（即今之土耳其）的眾教會作工，這封書

信很可能就是寫給那幾個教會。既然約翰是在第一世紀末期寫這封書

信，約略認識當時教會的情況，會說明我們更多瞭解這封書信。 

五旬節那天，教會有了很好的開始。聖靈降臨，一百二十位信徒

被浸入一個身體裡，教會就正式出現了：是多麼榮耀的開端！在一個

世代的三十年內，福音就傳到地極，從耶路撒冷到了猶太全地，撒瑪

利亞，甚至到了羅馬。羅馬是當時人認為世界的中心，也是地極。起

初神的子民聚集一起的時候，他們都同心合意，彼此相愛，凡物公用，

活出那麼強和有力的見證，因此主將得救的人天天加給他們。這是教

會那榮耀的開始。 

起初的時候，在基督裡的聖徒也備受猶太人和外邦人的反對，後

來羅馬帝國也下手迫害教會。但當約翰寫這封書信的時候，羅馬人對

信徒的迫害顯然是暫時平息了。這是第一世紀的末期，當時的基督徒

大概已是第二或第三代，對耶穌基督福音起初的新鮮美好感受似乎漸

漸消退了，對主耶穌的異象似乎也趨於黯淡。迫害停息了，人就開始

鬆懈，生活開始散漫放鬆，仇敵就得以乘機滲入教會，因此各種不正



確的教導就開始浮現。 

如果我們對啟示錄第二、三章的理解是基於以預言的角度去領會，

那麼可以形容當時的教會已經進入了以弗所教會的時期。啟示錄裡面

給眾教會的七封書信中的第一封，就是給以弗所教會的。在教會歷史

裡，這時期的教會特徵是甚麼呢？表面上一切如常持續：有行為，有

勞碌，有忍耐，也有知識和辨別的能力。但主說：「我要反對你。」

為甚麼呢？原因是他們把起初的愛離棄了。表面上看來一切如常，沒

有任何差錯，可是裡面的原動力消失了。他們不再全心愛神，不再專

一愛主耶穌。他們愛，但也愛世界，結果就削弱了他們彼此相愛的心，

甚至不再肯為相愛的弟兄捨命。他們變得更以自我作中心，不是以基

督作中心。主因此呼召他們悔改，要他們回想是從那裡墮落的；要回

轉，行起初所行的事。這就是當時教會的光景，約翰就在這封書信裡

針對這種情況來說話。 

活的交通 

約翰一書是論及基督徒的相交。首先最必須知道的，教會（希臘

文是 EKKLESIA）是個團契（希臘文是 KOINONIA）：EKKLESIA 就是

KOINONIA。教會是神從各族、各方、各民、各國中呼召出來的人，奉

祂的名聚會在一起，成了有相交的團契；是活的交通，是基於在聖靈

裡父與子的相交。或者換一個方式說：信徒這個相交，是在聖靈裡父

與子的相交延伸出來的。我們知道在父與子之間有交通，而這個有相

交的團契本身就具備「分享同有的」的意思。在神本性裡有完美的交

通：父與子分享一切，子也與父分享一切，而這都是在聖靈裡作成的。

父和子分享一切共同所有的——一切神本性裡的實質。他們原為一。 



約翰福音 17 章說到主耶穌在禱告中向父說：「凡是我的，都是

祢的，祢的也是我的。」（約翰福音 17 章 10 節）然後祂又說：「祢，

父在我裡面，我在祢裡面。」（約翰福音 17 章 21 節）祂們分享共同

的一切；子所有的都是父的，父所有的也都是子的，因為祂們原為一。

這個是在另一個的裡面，而另一個也在這個裡面。祂們成為一，是基

於在彼此裡面的事實，絕不是外在的東西，而是裡面的實際。因此，

祂們之間的交通是完全和諧，也是甜美的交流，沒有絲毫的陰影，也

全然沒有黑暗。這是整個宇宙裡的那個團契。 

實在無法想像父與子之間的相交是多麼充滿喜樂和榮耀。子是不

住叫父得喜悅；父也在子裡面不住找到祂所喜悅的。這就是有交通的

團契，分享一切共同在神本性裡所有的。感謝神，祂願意把人類包括

在這交通裡。我們要記得父與子在聖靈裡的相交，是不容其他人可要

求參與的。我們根本沒有權利要求在這個交通裡受接納，因為我們完

全沒有資格，並且根本就不配。但神竟然喜悅把這個交通擴大，把人

包括在內。「神是信實的，你們原是被祂所召，好與祂兒子我們的主

耶穌基督一同得分。」（哥林多前書 1 章 9 節）達秘譯本：「你們原

是被祂所召，好進入祂兒子我們的主耶穌基督的交通裡。」 

我們甚麼權利都沒有，然而竟被召，進入神的兒子我們的主耶穌

基督的交通裡。神兒子的交通是為了與我們分享祂的父。父原是祂從

恒古的永遠以來就專有的，因祂是獨生子，只有祂有權與父相交，也

與父分享共同的一切。父一切所有的都是子的，而子一切所有的也是

父的。但感謝神，今天祂已經召我們進入祂兒子的交通裡，而子也甘

願與我們分享祂的父，分享一切父的所是。就因為是這樣，神能在基

督耶穌裡，賜給我們天上各樣屬靈的福氣。我們與父的交通藉著祂的



兒子，這樣，我們與父相交，就同樣地與子相交。我們被召，是進入

這獨一無二的交通裡。 

但是，怎樣能引至這個交通的呢？為了把我們包括在祂們的交通

裡，三一神就得動工。因為要付極重的代價才能得著，父神要付出極

大的代價，甚至要犧牲祂的獨生愛子，才能把我們引進祂們的交通裡。

「因那使人成聖的，和那些得以成聖的，都是出於一。」（希伯來書

2 章 11 節） 

使人成聖的是主；那些得以成聖的是我們，我們都是出於一。怎

麼會有這個「一」呢？使人成聖的是神的兒子，而那些得以成聖的是

犯罪墮落的人。光是我們自己就肯定不是「一」了；但聖經說：「使

人成聖的，和那些得以成聖的，都是出於一。」「兒女既同有血肉之

體，祂也照樣親自成了血肉之體，特要藉著死，敗壞那掌死權的，就

是魔鬼；並要釋放那些一生因怕死而為奴僕的人。」（希伯來書 2 章

14~15 節） 

我們這些祂的兒女同有血肉之體。「同有」在希臘原文是

KOINONEO，就是「分享同有的」。我們都有血肉之軀，這是我們共同

的命運；我們既有血肉，就都在罪的捆綁下；因此，主耶穌也要照樣。

為了要拯救我們，使我們與祂聯合成為一，祂就要穿上血肉之軀。

「照樣」在希臘原文並不是 KOINONEO，而是另外一個字——METECHO，

意思是基督耶穌在外面穿上一些東西。祂原本不是像我們那樣屬血肉

的，但祂特意在外面穿上血肉之軀，那就成了是祂的了，這就是道成

了肉身。父神藉著祂兒子進到肉身裡，這樣祂就像我們那樣有了血肉

之軀，這是第一步。 



第二步就是：既成為人，主就降卑順服神，代替我們死在十字架

上；祂背負了我們一切的罪，好叫我們從死亡裡得釋放。然後第三步

是：因祂復活，主耶穌把生命釋出給我們，把祂的生命賜給凡相信祂

的。就是這樣，我們就與祂成為一。換句話說，祂道成肉身與我們聯

合，而我們在祂的死和復活裡與祂聯合。基督的死是我們向舊人死了，

而祂的復活就是我們的復活，我們就得新生的樣式，並與祂成為一。

我們實在看見神付出何等大的代價，為了把我們帶進與祂的兒子的交

通裡；我們馬上也就能領會這個交通並不是外表上的事，而是裡面的

實際，是生命的事。這個交通是基於祂賜給我們每個人的生命；如此，

我們現在就與父在祂兒子那獨特的交通裡相交。 

交通的原則 

交通是甚麼？交通是基於生命，是生命的分享。任何不是生命，

或者不是分享基督的，都不能認為是交通。今天我們常以為交通只是

外表上的動作，就像今天許多人以為教會只是外面的組織。但事實上，

教會是那些被召出來的人聚會所成的活的、有交通的團契，是分享基

督的生命，一起彰顯基督。 

有些時候我們說：「好啦，來一起有點交通。」然後我們做甚麼？

我們就開始互吐苦水。這是交通麼？這樣的交通愈多，你就會愈多苦

惱。還有更甚的，有些時候我們聚在一起交通，就開始談政治和社會

問題，或是這類的事物。難道這是交通嗎？這只是社會上的交流。有

些時候我們會分享關於主耶穌的教訓和道理，或是關於真理的種種詮

釋，這是交通麼？可能是的，如果有分享基督的話；但多半時候只是

思想上的分享。我們可能有非常睿智的分析和觀察入微的思想能力，



認為自己在聖經裡得著別人尚沒有看見的領悟，於是想與人分享。這

樣是與別人在思想上的分享，但基督在那裡？我們這樣與人分享以後，

別人的知識可能增加了，但他們的生命沒有丁點兒的長進。我們可以

稱之為交通麼？ 

交通是要分享基督，分享祂的生命。任何不是出於生命的，不可

能是交通。因此我們就曉得必須與父和子有更多的相交。換句話說，

我們彼此的相交，是以我們與父和子的相交來作比例性的衡量。我們

不可能在打斷了與父和子的相交以後，還能與我們的弟兄姊妹有暢順

的交通，這是不可能的。這樣，我們能與弟兄姊妹相交的程度——指

深度而言——是取決於我們與父及子的交通。我們認識和經歷父與子

多少，決定我們能與弟兄姊妹相交多少。這樣，可見交通是一件非常

需要鍛煉的事。 

我要再說：我們彼此間必須有共同之處，才可以有 KOINONIA，

有交通，和分享同有；而這共同之處是基督的生命。所以在交通裡，

我們是在生命裡相交，因此這樣的交通，只限於在神的子民當中。所

有有耶穌基督生命的，都在這個交通裡。今天我們會指著這個交通或

那個交通說，但其實這是不合聖經真理的，因為只有一個交通，就是

父與子在聖靈裡的交通：神的兒子主耶穌基督的交通：是使徒們的交

通：「都恒心遵守使徒的教訓與交通」（使徒行傳 2 章 42 節，達秘

譯本）。 

使徒們的交通是神兒子主耶穌基督的交通，所以在延伸到我們的

時候，使徒們的交通就成了與我們分享基督。這是天地間唯一的交通，

沒有別的了，因此這是有實際上的應用。那就是說，我們這些認識主



的人，必須接納一切有主耶穌生命的人；這個交通不能是我們獨佔的。

如果我們排斥任何有主耶穌生命的人在外，我們就成了派別、黨派，

就是分裂。這是主所不喜悅的，因為祂這個交通是包括所有認識父與

子，且在基督耶穌裡有神生命的人。 

另一方面，這個交通是非常排外的。任何人或事物若沒有生命的，

不管這些人或事物如何正派，都不能參予交通。我們不能只因某些人

德高望重，或在社會上有地位，在世上有好名聲，於是吸收他們參予

交通。不能這樣！我們不能那樣作，因為這個交通是基於生命。甚至

尼哥底母也必須重生，才可以進入這個交通。感謝神，我們已經重生

進入這個交通了。只有因重生才能進入交通，沒有別的途徑可以讓人

參加。這個交通的成員名冊不是在地上的，不可能在任何地方，甚至

保險箱裡，都不會有這本名冊。生命冊是在天上的，我們的成員資格

就在那裡。所有相信主耶穌的，一切有神兒子的，都有永生，都有份

於這個交通裡。我們都有一些共同之處，神已經把祂的愛子與我們分

享，也把祂自己的生命與我們分享，因此我們與父並子相交，也彼此

相交。 

還有，交通只是基於生命，不是基於光。這裡的光，是指我們對

神的話可能得著的那些亮光。我們相信接受神全部的話，但有許多不

同的詮釋。有些人認為對聖經裡某部份的話有亮光，而別的人對這部

份的話認為有不同的亮光，在神的子民中就有不同的亮光。我不曉得

他們有的是亮光還是黑暗，但他們都聲稱在神的話語上有亮光，但因

為他們那與眾不同的詮釋，就造成神子民中間的分裂。他們抱著這樣

的態度：「如果你不接受我們對聖經裡某部份的詮釋，你就不能在我

們當中。」我們要知道，雖然你和我有不同的亮光，對神的話有不同



的詮釋，但只要你和我同有一位基督，我們必須彼此相交。任何的意

見分歧都不該影響我們的交通，因為教會的團契交通是基於生命。感

謝神，交通不是基於亮光，並不基於究竟你或我認識聖經多少，完全

是基於我們那本乎恩也因著信所接受的基督的生命，然後我們就彼此

相交。 

約翰的信息 

使徒約翰在書信開端就提到相交：「論到從起初原有的生命之道，

就是我們所聽見、所看見、親眼看過、親手摸過的。」（約翰一書 1

章 1 節） 

相交的事是非常個人的，在本質上必須是出於經歷，因為你不能

分享自己所沒有見過或沒有聽過的；因此，交通是根據你所看見過或

聽見過的，這樣你就可以與人分享，那麼他們就會看見你所見過和聽

到你所聽見的。這是交通帶來的喜樂。 

「從起初原有的……」，從起初原有的是誰？是甚麼？那是道。

「太初有道，道與神同在，道就是神。」（約翰福音 1章 1 節）約翰

要和我們分享耶穌這生命之道；祂是起初的，從起初原有的；祂是永

生神。 

「我們所聽見……的」，我們從那裡聽見？我們是從古時的先知

那裡聽見。那起初原有的本來不為人所知，但神在古時藉著眾先知，

多次多方的向我們的列祖說話（希伯來書 1 章 1 節）。 

「我們……所看見……的」，這道成了肉身，住在我們中間。

「我們……親眼看過……」（達秘譯本作「我們注視過的」） 



「親眼看過」的意思是「注視過」，注視祂直到可以看見別人看

不到的，那就是啟示。「道成了肉身，住在人當中；我們定睛注視在

祂身上，見過祂的榮光，正是父獨生子的榮光。」（參約翰一書 1 章

14 節）換句話說，當你注視祂的時候，神的靈就會向你啟示祂的所

是。所以這裡就說門徒們得著啟示，認識這個為人的耶穌。然後：

「親手摸過……」。甚麼時候摸過呢？主耶穌復活以後，對多馬說：

「摸我。伸出你的指頭來，摸我受傷的手，摸那個釘孔。你可以觸摸

我的。」（參約翰福音 20 章 27 節）這是復活。 

這就是福音整個故事的概要，是祂的經歷：神的兒子成為人；為

我們受死；然後從死裡復活；祂是永生之道；這個生命在肉身裡顯現

——那就是為人的主耶穌：我們跟從祂的人都見過祂，為祂作見證，

現在就報給你們這永遠的生命。這就是生命。永遠的生命並不是神以

外的東西，也不僅是神賜給我們的一些東西。永遠的生命是在神兒子

裡面的神自己；祂是真神；祂是永生。這永生並不只是指無窮盡地活，

而是指最上好的生命。神在祂兒子裡面就是永生。 

使徒約翰說：「我們看見過也聽見過這個永遠的生命。」耶穌的

門徒都親身經歷過這永遠的生命，因此就傳給我們，意思就是與我們

分享。他們與我們分享了，我們也就得著永遠的生命，因為我們現今

也看見和聽見生命之道。然後使徒繼續說：「讓我告訴你這個交通是

甚麼一回事。我們把所看見、所聽見的傳給你們，使你們與我們相交。

我們將所得著的與你們分享，好叫你們也與我們一同得著。但要知道

我們與你們所分享的，是根源於父與子，我們並不是憑自己與你們相

交和分享。不是的。例如彼得不是與你們交通或分享他自己，相反的，

他是把他裡面的基督與你們分享。我們是與父並祂的兒子相交：你們



既是與我們相交，也就得以進入與父和子的相交裡。」 

「我們將這些話寫給你們，使你們的喜樂充足。」（約翰一書 1

章 4 節）沒有任何事情能比真正靈裡的交通帶給我們更大的喜樂。藉

著與你的弟兄姊妹們的交通，事實上你就是在靈裡與父及子相交。你

能找到比這個交通更充滿喜樂的事嗎？你與弟兄姊妹們相交，實際上

就是與基督相交；而你與基督相交，就是與弟兄姊妹相交。這個喜樂

實在是何等充足！交通叫人在地如同在天。 

交通的實行 

有了交通的原則，就要談談它的實行。上文說過交通是基於生命，

因此在實行相交的時候，必須依據生命，這是顯然的。我們不能在生

命本性外，也就是永遠生命外有交通。我們所接受的這個永遠的生命，

有它的本質和性格，只有在我們按照生命的本質和性格去發展我們的

交通的時候，我們的交通才能增長。但如果違反這生命的本性，我們

就受虧損，而交通也會受到阻礙。這是約翰一書所論及的。 

第一世紀末期，教會開始失去她起初的愛，因為所得的基督的異

象黯淡了；因此信徒彼此間的交通被削弱到一個地步，常受打岔、阻

塞或損害。所以約翰想幫助他們，叫他們曉得如何使他們的交通得著

屬靈的恢復和增長。 

真正基督徒的交通本質上是活的；凡是活的東西都會生長。如果

不再生長，那就表示死亡的進程已經開始了。交通也是一樣。基督徒

的交通是一個生長的過程，不會到了某一定點就說：「我們已經抵埗

了，不能再繼續增長下去了。」這樣想或這樣說的話，就是死亡。父



與子相交是永遠在增長，永無止境，而我們彼此的相交也是一樣。這

不是很奇妙嗎？ 

神是光（約翰一書 1 章 5 至 2 章 28 節） 

在約翰一書裡，神的性情或本性有三種不同的描述：（一）神是

光；（二）神是公義的；（三）神是愛。在下文就順序去談一下。 

「神就是光，在祂毫無黑暗。這是我們從主所聽見，又報給你們

的信息。」（約翰一書 1 章 5 節） 

「神是光」，這裡的光與上文所提及的亮光不同。上文所提的亮

光是與聖經的詮釋有關。當然神的話是我們「腳前的燈，是我們路上

的光」（詩篇 119 篇 105 節），神的話是光；但現在並不是說到這方

面，因為我們在這裡是談到交通。交通並不是基於你或我在詮釋神的

話上所得的亮光。交通是根據光，但這是甚麼光呢？神是光，所以這

裡所提的光與前述的截然不同。神本身就是光，這是祂的本性，祂的

性情。祂是純全的、光明的、榮耀的，在祂毫無黑暗，毫無陰影，毫

無變動；祂是完美的光，這就是神自己。「生命在祂裡頭，這生命就

是人的光。」（約翰福音 1章 4 節）生命在基督裡；生命在子裡面，

而這生命就是人的光。在約翰福音八章，耶穌說：「我是世界的光。

跟從我的，就不在黑暗裡走，必要得著生命的光。」（約翰福音 8 章

12 節） 

我們得著的生命是基督，而這生命有光的本質。換句話說，我們

在基督裡所得的生命，成了我們的光，因為祂是生命之光，這光在我

們裡面能照耀出來。當光照耀的時候，我們就能前行。在黑暗裡我們



不能行走，因為可能絆倒。我們作基督徒的，並不是按外面的規矩條

例行事，我們是照自己裡面的生命之光行事。我們跟隨主，我們裡面

的光就會閃耀照亮，照明我們前面跨出的一步。這生命之光並不會把

我們一生的路程全部照明給我們，但會照亮我們下一步路。我們若順

從這生命之光，就能與主同行：我們走一步，這生命之光就會照亮前

面另外一步。這是基督徒成長的寫照。 

「我們若在光明中行……」（約翰一書 1章 7 節）這段經文裡的

「若」字，並不是說我們可以或不可以。「我們若在光明中行」，我

們信主的都必須行在光明中。光在那裡？我再說：這光並不是詮釋神

的話的亮光，因為有太多不同的詮釋了。這光是生命的光，那就是說：

我們行在光中，就是跟從生命。或者換個方式說：隨從聖靈的乃是生

命平安（羅馬書 8 章 6 節）。換句話說，如果我們隨從我們裡面的光，

當光照亮我們走的路的時候，我們順從這光，神就在這光中。但當然

在有關光的事上，我們和神之間大不相同。我們是行在光中，而神不

但在光中，祂自己就是光。神是住在不能透人的光中，而祂的光是充

足的，百分之一百完全。神是聖潔的、純全的、榮耀的。當我們走在

照亮我們道路的生命的光中，就有奇妙的事發生，我們就與神有交通。 

光明與黑暗是不能相通的（哥林多後書 6章 14 節），那麼我們

會問神：祂是光，在祂裡面毫無黑暗，祂怎麼可以與我們相交呢？

（我們雖然有生命之光在我們裡面，但圍繞我們和在我裡面還有那麼

多的黑暗。）答案是：這是臨到我們身上的神的憐憫和恩典。神是在

光中；祂就是光。我們有了這生命之光在裡面，神就說：「現在你可

以行走了。」祂的光照亮我們路上的下一步，我們就走這一步。雖然

我們的光的亮度和本身是光的神所發的榮光兩者之間，有無可言喻、



無法跨越的鴻溝，但這光的性質和本質是一樣的；因此神可以對我們

說：只要你行在光中，我就能與你相交。儘管我們裡面還多有黑暗，

這卻不會影響我們與神的交通，因為我們已經順服了今天那在我們裡

面的生命的光。這不正是神奇妙恩典的明證嗎？另一方面，如果我們

不行在那已經給了我們的生命的光中，那就是行在黑暗裡，那麼除非

我們認罪，否則我們與神就沒法相交。為了叫我們與父神及祂兒子的

交通不至於間斷，我們每一個信主的，都必須學習忠誠地走在那已經

得著了的生命的光中。這是極為重要和最基本要學習的。 

當然在我們各人的經驗中，彼此間會大有分別。有人像小孩子，

生命幼嫩，亮光微弱；但只要一心順從那光，就沒有問題，仍然可以

保持與神的交通。然後長大成少年人，生命漸長，亮光也增加；若能

順從那光，就能與神相交。然後更長成父老，光就愈明亮，那時仍需

要順從那光，否則就會落在黑暗裡，與神的交通就會中斷。換句話說，

這個與父的交通是活的，為這緣故，你和我不要彼此論斷；不要把你

的標準放在另一位弟兄或姊妹身上，因為可能那個時候他或她仍舊是

信心裡的小子。但按著他或她的地步，他或她已經順從了那光。但你

可能是少年人，或在信心中作父老的，已經多得著神的恩典，那你就

必須更加忠心；若不然，你就連小子都不如了。 

「我們若在光明中行，如同神在光明中，就彼此相交。」（約翰

一書 1 章 7 節）奇妙的是，這裡的「彼此」，並不是指在我們與父和

子之間；嚴格來說，這是指我們與弟兄姊妹的相交。我們若在光明中

行，如同神在光明中，我們就與父並祂兒子相交，正因為是這樣，我

們就能彼此相交。但我們若不是在光明中行，就不能與父並祂兒子有

正常的交通，那麼我們也就不能和弟兄姊妹有交通。我想這是很清楚



的。 

「他兒子耶穌基督的血也洗淨我們一切的罪。」（約翰一書 1 章

7 節） 

想想看：你和弟兄姊妹相交的時候，彼此交換亮光和生命，那光

就加強。也許我們每個人所有的僅是一枝燭光，但當我與弟兄交通的

時候，他提供另一枝燭光，馬上就有了兩枝燭光，光就更明亮了。光

愈來愈明亮，你就發現以前從未顯露過的你裡面的黑暗。感謝神，祂

兒子耶穌基督的血洗淨我們一切的罪；這樣，我們在生命裡就增長。

這不是真確的嗎？如果你與弟兄姊妹交通以後，沒有任何結果的話，

那個交通就有點不對了。你若真正與弟兄姊妹交通，難道你沒有被定

罪的感覺？在與弟兄姊妹相交中，你往往會感到被定罪，原因是他們

那生命的光照在你身上，照亮了在你生命中仍留在黑暗裡的部分。現

在你開始看見了，你就認罪，耶穌的血洗淨你，你的性格就得潔淨。

這就是交通的榮耀。 

不要以為交通是不用花費的，只不過是享受一點美好的時光。不

是的，有些時候交通是要付代價的：因為你若敢與弟兄姊妹們認真交

通，你就要暴露自己，但也能因此得拯救。你敢與神有交通嗎？不要

以為與神相交就如玫瑰花一樣甜美，裡面可能滿了刺，你需要得潔淨，

不斷倒空，並且還有許多要作的工。但感謝神，沒有任何事情比交通

更為榮耀的了。 

神是公義（約翰一書 2 章 29 節至 4 章 6 節） 

交通是建基於那在基督耶穌裡賜給我們的生命，根據是在神本性



裡的交通：父與子在聖靈裡面的交通，藉著神兒子基督，延伸到我們

這裡。我們彼此相交的程度，取決於我們與父並與子的交通的程度。

為了要我們的交通不受攔阻而增長，我們就必須學習去培育那在我們

裡面的神生命的本性。 

首先，神是光，所以必須行在生命之光中，才能與神相交，才會

由小子長大成少年人，又再成長作父老。然後，我們看見神是公義的

（約翰一書 2章 29 節）。神所作的一切都是公義的，因為祂自己的

性格就是公義。這不是指神作一些公義的事，而是說祂自己就是公義

的，祂不能背乎自己；祂決不會，也決不能，作任何不是公義和正直

的事。 

我們是神的兒女，「你看父賜給我們是何等的慈愛。」（約翰一

書 3 章 1 節）既是神的兒女，我們就有祂的道（原文是「種」）——

就是祂的生命——在我們裡面（約翰一書 3 章 9 節）。這個在我們裡

面的生命是公義的，這就把我們和世人——魔鬼的兒女——分別出來

（約翰一書 3章 10 節）。魔鬼的兒女犯罪，不能不犯罪，因為這是

他們父的本性。但我們作神兒女的就不犯罪，因為罪就是違背律法，

而這是抵觸神的律法（約翰一書 3 章）。既是神的兒女，我們就不該

犯罪，因為那是觸犯在我們裡面的生命本性，那就完全不與神相像了；

我們也可以不犯罪，因為那賜給我們的生命，是公義無罪的生命。基

督凡事受過試探，卻沒有犯罪；祂的生命勝過一切的試探，因此祂不

犯罪。然而，我們還是有犯罪的可能——是違反我們那新的性情——

因為在我們裡面還有自己的肉體。但是，我們並不經常犯罪（按達秘

英譯本），意思是：我們不會習慣性地犯罪（約翰一書 3 章 8-9 節；

修正版英譯本），或作：我們不持續犯罪（約翰一書 3章 6 節；新國



際版英譯本）。我們不經常犯罪，只經常行公義，因為神是公義的。 

這裡所說的公義，是實踐性的公義，不是指在相信主耶穌基督的

時候所臨到我們的神的公義，也不是我們所穿上的義袍所指的基督是

我們的公義；不是這些給我們能親近神、被祂收納的那個義。這裡所

說的公義，是指聖徒所行的義：「就蒙恩得穿光明潔白的細麻衣，這

細麻衣就是聖徒所行的義。」（啟示錄 19 章 8 節）我們作神眼中看

為正的事，就如愛弟兄：我們要作基督作過的事；祂愛我們，甚至為

我們捨命，我們也當為弟兄捨命（約翰一書 3 章 16 節）。 

我們常常只留心不要犯罪（這是我們理所當然的），但忽略行公

義這積極的方面。對要過公義的生活，神的兒女多數漠不關心，他們

認為這是以往的舊事，以為反正他們在基督裡已經稱義，那就夠了；

他們沒有看見神要求我們行公義，這是約翰努力糾正的謬誤。虛假和

錯謬的教訓引進鬆散罪惡的生活。我們若不行公義，如何證明我們是

神的兒女呢？怎能與神相交？又怎能彼此相交？「義和不義有甚麼相

交呢？」（哥林多後書 6 章 14 節） 

我們怎樣能知道自己作對了呢？「從此就知道我們是屬真理的，

並且我們的心在神面前可以安穩。我們的心若責備我們，神比我們的

心大，一切事沒有不知道的。」（約翰一書 3 章 19-20 節）我們知道

自己作對還是作錯，是因為神已經給我們被主耶穌寶血潔淨了的良心；

這個潔淨了的良心，對我們每天的生活至為重要，因為神能通過我們

的良心向我們說話。如果我們的良心責備我們，我們就知道神已經責

備我們，因為祂的心比我們的心大，一切的事祂都知道。我們的良心

若不責備我們，就可以向神坦然無懼。 



因為我們遵守了祂的命令，行了祂所喜悅的事（約翰一書 3 章

21-22 節）。我們的心當然是比神的心小，我們的良心責備我們的次

數，也遠比神給我們的責備少。我們的心又怎麼可能不責備我們，竟

然可以向神坦然無懼呢？我們不但可以與神相交，甚至滿有把握祂會

聽我們的禱告；這又再一次顯明神紆尊的大愛。只要我們在祂面前存

清潔的良心，祂就願意與我們相交。這是引我們繼續長成的方法。 

我們的良心告訴我們凡事不可虧欠人，惟有在愛心上，要常以為

虧欠（羅馬書 13 章 8 節）。我們相愛，必須在行為和真理上（約翰

一書 3 章 18 節），不然的話，我們的心就會責備我們。為甚麼用我

們的心來量度我們的相交呢？因為神已經把祂的靈賜給我們（約翰一

書 3 章 24 節），神的靈是祂那成為肉身的兒子的靈。神關心我們每

天的生活，因為神的兒子曾在肉身顯現，也在地上行公義。凡靈不認

耶穌基督是成了肉身來的，就不是出於神的，那是屬敵基督的（約翰

一書 4 章 3 節）。那樣謬妄的教訓會腐蝕行公義的生活，那是世界的

靈。但那在我們裡面的神，比那在世界上的更大；因此我們能夠誇勝

（約翰一書 4章 4 節）。 

所以，我們若要與神相交，就得保守我們的良心不要犯錯。我們

的良心若責備我們，我們就不能到神面前；因為我們自知不像祂，因

此惶恐不敢進前。感謝神，那血是永遠有功效的。我們不能讓那控告

我們的弟兄，趁著我們落在不義的景況中有機可乘；相反的，弟兄勝

過它，是因羔羊的血（啟示錄 12 章 11 節）。 

我們彼此相交也是同樣的道理。如果我們對弟兄有甚麼不滿，或

是沒有饒恕得罪我們的弟兄，我們彼此之間的交通就會受到阻礙；只



有在雙方和好、彼此饒恕以後，交通才能恢復。因此主說：「所以你

在祭壇上獻禮物的時候，若想起弟兄向你懷怨，就把禮物留在壇前，

先去和弟兄和好，然後來獻禮物。」（馬太福音 5 章 23-24 節）我們

是否行義，會影響我們與神的相交。 

神是愛（約翰一書 4 章 7 節至 5 章 12 節） 

交通是根據生命，但並不是我們的舊生命，而是神給我們的基督

的新生命。這新生命的特質或本性是愛，因為神是愛。神的愛不只是

一種情感，它是神的本性。祂並不是因外在環境使情感受激動而產生

愛，祂愛是因為祂本身就是愛；這是神的愛和我們所謂的愛之間最基

本的分別。我們的愛是基於情感，受外在環境影響，基本上是自私的，

範圍和持久性都相當有限；但神的愛是內在的德性，是積極、自發的，

是情願自我犧牲的，而且是無窮無盡的。 

我們蒙召得以進入這個愛的交通裡。首先，我們看見並經歷神對

我們的愛，然後我們彼此相愛，就像神愛我們一樣。那吸引我們進入

這交通的神的愛，是怎樣的愛呢？ 

這愛純粹是出於自然，因為神是愛；祂不能不愛，祂沒有三思熟

慮後才去愛，祂就愛了。 

神差祂的獨生愛子到世間來，使我們藉著祂得生，這就顯明祂的

愛。因此這是實踐的愛、犧牲的愛、無私的愛。神只想到我們，沒有

計較代價。 

神先愛我們。也就是說，祂的愛是積極自發的，不是反應，也不

受制於我們對祂的愛。祂先愛我們，向我們打開了交通的路。 



既然我們得著了神所賜這麼大的愛，就理當以同樣的愛彼此相愛。

我們彼此相愛，就彰顯和證明我們對神的愛。愛那些從神生的，就表

明了對那生我們的主的愛。如果不愛弟兄，我們怎能說我們愛神呢？

若不愛我們所看見的弟兄，我們怎能證明我們愛那沒有看見的神呢？

（約翰一書 4章 20 節） 

我們彼此的交通，是有賴於我們住在神裡面；那是我們與祂聯合

的結果，也是湧溢出來的表現。我們越多住在神裡面，祂也越多住在

我們裡面。這樣，祂的愛就從我們流溢到弟兄那裡。 

約翰一書 4 章 18 節提到「完全的愛」。完全的愛是什麼？意思

不是說完成到一個程度不能再加上任何改善。只有神的愛是完全的。

應用到我們身上，完全的愛就是因我們住在神的愛裡得以完全的那個

愛。「住在」的意思是「安家在」，不是斷斷續續的經歷，而是永久

固定的狀態。我們住在神的愛裡，就是住在祂裡面，祂也住在我們裡

面；我們就與神有交通，到了審判的日子，可以坦然無懼，因為我們

已照著祂所行的樣式作成。這樣的愛驅除了一切懼怕。我們盡心愛神，

因為祂先愛了我們。 

讓我們按照生命的自然天性，在交通的事上往前行。神是光，我

們也就行在光中；神是公義的，我們也就行義；神是愛，我們也就彼

此相愛。我們這樣行，交通自然會增長。願神賜福我們。 

禱告： 

親愛的天父，我們能說甚麼呢？我們沒有權利，甚麼也都不配得；

可是祢把這奇妙榮美的交通延伸到我們身上；祢把祢的兒子與我們分



享，祂又使我們與祂分享父。哦，我們實在稱頌感謝祢，今天我們蒙

召得以進入神兒子耶穌基督的交通裡。我們與父並祂兒子相交，也彼

此相交。父啊，切求祢叫我們真實明瞭這個交通，使我們愛惜它，甘

願為它付上任何代價。我們祈求我們的交通能增長，好叫祢得著榮耀，

叫我們的喜樂充足。我們靠主耶穌的名禱告，阿們。 


