
healingwings.net 

新約啟示的基督 

江守道弟兄 

約翰三書-聖徒接待中的基督 

「作長老的寫信給親愛的該猶，就是我誠心所愛的。親愛的兄弟

啊，我願你凡事興盛，身體健壯，正如你的靈魂興盛一樣。有弟兄來

證明你心裡存的真理，正如你按真理而行，我就甚喜樂。我聽見我的

兒女們按真理而行，我的喜樂就沒有比這個大的。親愛的兄弟啊，凡

你向作客旅之弟兄所行的是忠心的。他們在教會面前證明了你的愛；

你若配得過神，幫助他們往前行，這就好了：因他們是為主的名出外，

對於外邦人一無所取。所以我們應該接待這樣的人，叫我們與他們一

同為真理作工。我曾略略的寫信給教會，但那在教會中好為首的丟特

腓不接待我們。所以我若去，必要提說他所行的事，就是他用惡言妄

論我們；還不以此為足，他自己不接待弟兄，有人願意接待，他也禁

止，並且將接待弟兄的人趕出教會。親愛的兄弟啊，不要效法惡。只

要效法善。行善的屬乎神；行惡的未曾見過神。低米去行善，有眾人

給他作見證，又有真理給他作見證；就是我們也給他作見證。你也知

道我們的見證是真的。我原有許多事要寫給你，卻不願意用筆墨寫給

你，但盼望快快的見你，我們就當面談願你平安。眾位朋友都問你安。

請你替我按著姓名問眾位朋友安。」（約翰三書 1 章） 

禱告： 

親愛的天父，我們等候在祢面前，求祢以祢的臉光照射入我們的

https://healingwings.net/


心裡。我們求祢揭去任何在我們臉上的帕子，叫我們能敞著臉，得以

看見主的榮光，好使祢的話藉著聖靈，照著祢的形像，把我們改變，

榮上加榮。我們的父啊，我們只有將這段時刻交托在祢手中，信託祢

的聖靈引導我們進入一切的真理。奉我們主耶穌的名。阿們。 

約翰二和三書有很密切的關係，兩卷書信都是作長老的約翰寫的，

就是年紀相當老邁的使徒約翰。他認識主多年，是他寫了封私人書信。 

這兩卷書信都是約在主後九五至九八年間寫的。我們不能確實知

道，在約翰二書裡那蒙揀選的太太是一位女士呢，還是代表當地的教

會，或是一般的教會。但對約翰三書而言，我們就沒有這樣要追查的

問題，因為是點名道姓寫明是給親愛的該猶。 

在新約聖經裡出現過幾個名叫該猶的人，因為該猶是個普通的名

字。例如在使徒行傳十九章有馬其頓人該猶。當時在以弗所發生的擾

亂中，有人把該猶和亞裡達古推進戲園裡去。然後在使徒行傳二十章

有另一個：特庇人該猶，他是與保羅同往亞西亞的人中的一個。然後

在哥林多前書又提到另一個該猶，是接待使徒保羅那一家的主人，他

也接待了全教會，並且是受使徒施浸的少數人之一。但很可能作長老

的約翰去信的該猶，並不是在這三個人中間的。雖然哥林多的該猶很

會接待人，就如約翰三書中的該猶一樣，但我們相信他們並不是同一

個人，原因是哥林多的該猶和使徒保羅的關係較密切，而「這裡的該

猶卻是與使徒約翰的關係較密切。而且在這卷書信裡，約翰提到他聽

見他的兒女們按真理行，就甚喜樂，可見這個該猶必然是因信作約翰

的兒子的。所以我們相信這位該猶，並不是上述那三個名叫該猶的人

當中的。但不管他是來自那一個城，這位該猶是主裡的弟兄，非常樂



意接待人；又因他愛主，他是神所愛的，也是使徒約翰所愛的。 

使徒約翰說該猶是他誠心所愛的；但這不是屬血氣的愛，或是情

感上的愛。約翰對該猶的愛是屬「天的愛，是無私的愛，也是基於真

理的愛，因為使徒約翰愛真理，他愛每一個按真理而行的人。 

魂的救恩 

雖然這書信很短，但內涵十分豐富。例如：「親愛的啊，我願你

凡事興盛，身體健壯，正如你的魂興盛一樣。」（約翰三書 1 章 2 節，

原文直譯）這節經文是那些宣揚「成功神學」福音的人最愛引用的。

今天在基督教的圈子裡非常流行一種福音，尤其是在美國，稱為「成

功神學」。他們認為神是願意人興盛，有財富，有健康，擁有一切。

誰不想在這幾方面都興盛呢？所以他們常引用這節經文。只可惜引用

這節經文的人，只引用了上半截：「我願你凡事興盛，身體健壯」，

但把下一句「正如你的魂興盛一樣」置之不理。全節經文的意思應是

這樣：使徒約翰願該猶凡事興盛，有財富，也有健康，是因為他的魂

興盛健全。如果一個人的魂不健全，你不會向神為他祈求，給他財富

和長壽，因為這是很危險的，會使他落入更多試誘中，甚至會毀滅他。

但對一個在神眼中看為魂興盛健全的人，有了財富和健康的話，「他

可以為神作大事。 

該猶這個人的魂興盛，他的魂已蒙拯救。從聖經我們知道不但有

靈的得救，也有魂的得救。當我們信耶穌基督是我們救主的時候，我

們的靈就得救。從靈生的，就是靈。當我們相信主耶穌，並接受祂作

我們個人的救主，我們就重生，我們的靈得更新。這是我們靈的救恩。

但聖經告訴我們，救恩是「為我們整個人的，不光是為我們的靈，我



們的魂——我們的人格，我的己，我們這個人也需要得救。換句話說，

我們的思想、感情和意志都必須更新，好讓基督藉著我們得著彰顯。 

魂怎樣能得興盛呢？那就是說：魂怎樣能得拯救？人失去自己的

己，他的魂就得拯救。主耶穌說：「你要捨己，背起你的十字架來跟

從我，凡要救他自己的魂生命的，必要喪掉生命；但凡為我和福音喪

掉他魂生命的，必能得救到永生。」（馬可福音 8 章 34~35 節） 

我們的魂需要得拯救。蒙拯救的魂在神眼中才是興盛的。若要我

們的魂得救，唯一的方式是要喪掉自己的魂生命，需要我們甘願捨己，

背起十字架，跟從主耶穌，好使我們的魂生命得潔淨；基督就能住在

我們心裡，在我們的魂裡掌權。這樣，我們的魂就得興盛。 

這樣的人無疑可以像該猶一樣，按真理而行。該猶可以按真理而

行，是因為他的魂在神面前是興盛的。為這樣的人，使徒約翰可以祈

求神使他在凡事上興盛，使他身體健壯；因為神若更多叫他興盛，他

就能更多服事神。魂得拯救的人，不會再為自己活，他活著是為神；

因此該猶這個人的一個特性是善於接待人。他過無私的生活，所以樂

意接待人，服事他們。為這樣的人，我相信就可以祈求神使他凡事興

盛，身體健壯，好叫他能更多的事奉神，又能有更多的資源可以完全

為著神的榮耀來使用。神實在願意我們興盛的，但我們要記得，根本

上我們的魂必須先要健全興盛。這是比任何的事都更重要。「魂若得

了興盛，就願神叫我們凡事興盛，身體健壯。 

接待 

在早期的教會，有許多信徒因各種緣故，要旅遊各地，有的是為



了業務；有的是要探望親友，也有許多其他的原因，就像今天一樣。

但不僅如此，在早期的日子，有許多服事主的僕人——神賜給教會

「有使徒、有先知、有傳福音的、有牧師和教師」（以弗所書 4 章

11 節）——這些人蒙神差遣到各地探望教會，為要幫助和成全聖徒。

所以當年不但有許多聖徒出外，也有許多所謂周遊的傳道人，旅行各

地幫助教會。在當時好水準的旅館並不多，客店也很少，而且經營也

不善，裡面的氣氛對基督徒並不合宜。因此，信徒彼此接待就成為必

需，尤其是對旅行的弟兄姊妹提供食宿更為重要。這樣的接待，也為

過路的弟兄姊妹或服事主的僕人，提供與當地教會交通的機會。藉著

這些交通，信徒得著建立，並在同一的靈和同一的魂裡彼此聯合。所

以在早期的時候，接待是件大事，也是神子民中間必須有的活動和操

練。 

樂意接待是神的性格 

我們的神是最樂意款待的，祂是一位滿了愛，又樂意施予和眷顧

的神。在祂創造人以前，首先創造了其他萬物，好讓人到了地上，就

可以享用神早就為他所預備的一切。甚至後來人犯罪墮落，神也為人

預備救恩。我們的神叫日頭照好人，也照歹人；降雨給義人，也給不

義的人。我們的神慷慨好施；祂是那麼滿了恩慈，寬宏大量，樂意款

待，這是神的性格。你無法想像神是會吝嗇小器，或自私自利。祂不

是這樣的。祂是忘我無私，慷慨大方，殷勤接待。 

神的本性既然是如此樂意厚待人，在舊約時期，有不少例子記述

祂如何吩咐以色列的子民，要殷勤厚待人，像祂那樣寬宏大量。比方

在申命記 15 章，神吩咐他們說：「你總要向你的弟兄，困苦窮乏的



人，和寄居的，鬆開手，滿滿的補他們的不足。」在申命記 16 章，

神又說：「你們守住棚節的時候，要與住在城裡的利未人，以及寄居

的，並孤兒寡婦和窮苦的人，一齊歡樂。」又在申命記 24 章，神說：

「你在田間收割莊稼，若忘下一捆，不可回去再取，要留給寄居的與

孤兒寡婦；你打橄欖樹，枝上剩下的不可再打，要留給寄居的與孤兒

寡婦；你摘葡萄，所剩下的不可再摘，要留給寄居的與孤兒寡婦。」 

在舊約聖經裡，神一切的誡命、律例、典章，都明顯表露神的性

格。祂就是這樣十分寬厚，總是不忘祂子民的需要。祂是那樣完全不

自私，祂願意祂的子民也是一樣。 

來到新約，就有這樣一句話：「客要一味的款待。」（羅馬書

12 章 13 節）這是給神所有的兒女們的命令。論到恩賜，各人有不同

的恩賜；但論到恩典，每個人所接受的都是一樣。接待人不光是個恩

賜，也同樣是恩典。在這裡，我們知道必須要樂意款待人。換句話說，

要為他人著想，要關心別人，要與別人分享。 

接待是交通 

接待是交通的實際表現，是與人分享神所賜給我們的。希伯來書

13 章 1~2 節：「你們務要常存弟兄相愛的心。不要忘記用愛心接客

旅；因為曾有接待客旅的，不知不覺接待了天使。」（注：天使有神

的使者之意）作長老的資格之一是：樂意接待遠人（提前書 3 章 2 節、

提多書 1 章 8節）。可見神實在願意屬祂的人有這樣的品質，像祂那

樣樂意接待人。 

 



接待是一種恩惠 

創世記 18 章記載了接待的典型例子：那時天氣正熱，亞伯拉罕

坐在帳棚門口，有三個人突然出現在他面前。聖經記著說：亞伯拉罕

跑去迎接他們，俯伏在地，說：「我主，我若在你眼前蒙恩，求你不

要離開僕人往前去。容我拿點水來，給你們洗洗腳，在樹下歇息歇息。

我再拿一點餅來，你們可以加添心力。」主說：「很好。」亞伯拉罕

就急忙回帳棚，不但預備了餅，還預備了一隻又嫩又好的牛犢，把食

物擺在他們面前，自己站在旁邊侍候他們。那時間他們有交通，主問

亞伯拉罕：「撒拉在那裡？」那天神就應許亞伯拉罕，撒拉會生一個

兒子。 

聖經說：他們吃完以後，亞伯拉罕送他們一程。他並沒有接待完

了對他們說：「好啦，你們可以上路了。」他與他們同行，要親自送

他們去。這就是樂意接待的表現。因此神向亞伯拉罕透露祂要對所多

瑪和蛾摩拉所要作的事，他就有機會為羅得代求。由此可見，接待並

不是一種重擔，而是一種恩惠。 

有些時候我們以為接待是個重擔。「弟兄姊妹要來了，我們怎麼

辦？我們要為他們作點事。」感覺上成了重擔，但不該是這樣的。亞

伯拉罕說：「我若在你眼前蒙恩……」如果有人願意接受你的款，如

果有人願意接受你的幫助，這是恩惠，是叫你蒙恩。我們不該認為接

待是個重擔，那是從神來大大的恩惠。我們在這件事上若有這樣的看

見，就能照神的樣式去行，就會樂意去作，就能如亞伯拉罕那樣樂意

大方。起初他是說去拿一點餅，但事實是他擺上了牛犢，這是樂意款

待。我們不會在客人吃完以後，對他們說：「好啦，你們可以走了，



我還有其他的事要作呢。」不該這樣作，我們還會送他們一程，給他

們風風光光的送行。這是基督徒應有的接待態度。 

接待不是社交行為 

接待與社交是不一樣的兩回事。接待的希臘文是 PHILEOSENIA，

PHILEO 的意思是「愛」，SENIA 的意思是「寄居的人」。所以接待的

意思，實意是「愛寄居的人」。 

社交是甚麼？有些人天性喜歡社交，愛宴客款待，但他們只款待

跟自己社會地位相當的人。這並不是聖經所說的接待，因為接待是

「愛寄居的人」。所以主耶穌說：「你擺設宴席，不要只請富有的人，

他們能報答你。」（路加福音 14 章）你若請人吃飯，希望他回報你

的話，那就只是社交。接待是另外回事，是請那貧窮的、瞎眼的，或

瘸腿的，因為他們沒有辦法回報，但神會報答你的。 

我們的主耶穌厚待人 

主耶穌是在地上最樂意厚待人的。有一次祂傳道，許多人跟著祂

三天之久，渴慕聽祂的教訓。他們的食物吃光了，門徒進前來說：傍

晚了，還是叫眾人散去吧，好讓他們去買食物充饑。但主說：「不，

你們給他們吃吧。」祂不容這些人餓著肚子離開。主是多麼的厚待人！ 

在被賣的那一夜，耶穌召聚了祂的門徒。祂離席站起來，用手巾

束腰，把水倒在盆裡，洗門徒的腳。這是禮待人的表現。主耶穌就是

這樣，最樂意厚待人。 

耶穌差遣門徒出去傳福音，吩咐他們不要走外邦人的路，寧可往

以色列人的家；又囑咐他們不要隨身帶任何東西——不要帶金銀銅錢，



不要帶兩件褂子，也不要帶鞋和拐杖，因為工人得供應是應當的。他

們進城，要打聽那裡誰是好人，就住在他家裡。他們進這個好人的家，

就要請他的安，那家人若配得平安，平安就必臨到那家；若不配得平

安，所祈求的平安仍歸他們（馬太福音 10 章 5~13 節）。以色列的子

民，是神的選民，神囑咐他們要樂意接待人，所以主吩咐他們到以色

列人的家時，不用為自己攜備甚麼。在同一章的末了，主耶穌對門徒

說：「人接待你們，就是接待我；接待我，就是接待那差我來的人。

因為先知的名接待先知，必得先知所得的賞賜；人因為義人的名接待

義人，必得義人所得的賞賜。無論何人，因為門徒的名，只把一杯涼

水給這小子裡的一個喝，……這人不能不得賞賜。」（馬太福音 10

章 40~42 節）但在此同時，主又多說了一句：「你們要預期有人會拒

絕接待你們。」 

早期教會實踐接待 

早期教會年代，並沒有現今基督教的牧師制度。現今的教會多有

駐堂的牧師，基本上是由他們照料教會裡屬靈的需要。但在早期教會

的時候，神的子民聚會，是由長老治理、監督和牧養他們。在某些教

會中，例如在安提阿，有先知和教師興起，負起當地教會的職事，負

責他們的需要。但大部份教會的職事，是由旅行的傳道人負責，這些

是神為教會所設的使徒、先知、傳福音的、牧師和教師。他們並不定

居在某地，而是周遊四方，探望各地教會，傳講神的話。他們是奉主

耶穌的名出去，對於不信的外邦人一無所取；因此各地的弟兄姊妹很

自然負責接待和幫助他們。我實在相信，現在我們要回到神的話那裡，

要恢復早期教會的樣式，對那些旅行各地服事神的工人的需求會日益

加增。換句話說，神會更多差遣祂的僕人周遊各地，幫助神的子民，



因此接待更是顯得必要。 

接待的各種問題 

（一）該接待誰 

在接待的事上，當然會有問題發生。漸漸增多的人周遊各地時，

問題就發生了：誰該受接待？或誰不該受接待？使徒約翰在約翰二書

說得非常清楚：「若有人到你那裡，他不相信主耶穌是成了肉身來的，

也不相信主耶穌是神的兒子，曾來到世上成為人，如此成為我們救主，

這樣的人，你不要接待他，甚至不要問他的安，不要把他接到你家裡；

因為你若是這樣作，就是在他的惡行上有份。」在教會早期的日子，

的確有人是持這樣的見解並把它宣揚。主的僕人旅行各地為主作工，

是享有特殊的地位和特權。他們到聖徒的家，便會接受款待。但當時

也有不良無恥之徒，會趁機利用這個樂意接待的善行，藉此謀生，過

輕鬆舒適的生活。他們不用作工，只要巡遊各地教會，用這技倆騙取

生活所需。在當時就有這樣的歹徒，今天還有不少。所以使徒約翰警

告他們，說：「若有人到你那裡，是不認耶穌基督成了肉身來，又不

相信神的兒子成了人，作我們的救主，那麼你不要接待他。你沒有必

要接待這樣的外人，因為你若接待他，就是在他的惡行上有份。」換

句話說，你會受這種惡行的影響。 

（二）薦信 

因這個緣故，早期教會就實行要人提交推薦信，或介紹信。弟兄

姊妹如果要去陌生的地方，通常要帶備介紹信。比方保羅寫信給羅馬

教會，他就藉此機會舉薦非比，她是堅革哩教會的姊妹，要到羅馬辦



事，但她在羅馬並不認識人，然而保羅認識那裡教會中幾位聖徒，因

此他寫信介紹她：「非比曾經幫助過我，也幫助過不少人。她若需要

幫助，請你們幫助她。」（羅馬書 16 章 1~2 節） 

亞波羅也曾得百基拉和亞居拉的舉薦。他有豐富的聖經知識，到

了以弗所傳講耶穌，但他單曉得約翰的浸禮。百基拉和亞居拉在這方

面給他講解幫助他。他想要去哥林多，這對夫婦就寫信向哥林多的弟

兄們介紹他；因此他在那裡受到接待，給當地聖徒很大的幫助。 

在哥林多後書，我們又看見保羅推薦提多。可見在早期的人普遍

採用介紹信，原因是有些假師傅濫用聖徒的接待。雖然有這樣濫用的

情況，我們不能因此就不樂意接待。有善行就會有人妄用，但我們不

能因此受到禁制，仍要堅持行在真理和愛心上。任何人願遵真理和愛

心的原則而行，這人是神所愛的。 

在約翰二書，約翰談到接待的負面方面。若有人來到聖徒們中間，

他不認耶穌基督是成了肉身來的，又若傳這樣謬妄的教義，那就不要

接待他。但在約翰三書，他是論到接待的正面實踐。他稱讚該猶，因

為該猶樂意接待聖徒。約翰明顯寫過一封信給這個教會，因為在第九

節他說他曾寫信給教會，他寫那封信的目的，可能是介紹一些當時旅

行到該地傳福音的一些弟兄。但很遺憾的，他們沒有給接待。然而在

當地教會遵行真理的該猶，卻接待了這幾位弟兄；他款待他們，所以

約翰就寫這封信讚揚和鼓勵他，說：「你作了所該作的；不僅如此，

還幫助他們往前行，因為他們對那些不信的外邦人一無所取。」（約

翰三書 5~7 節） 

 



人人都該樂意接待聖徒 

我們都必須活出接待人這個美德，不在乎你能作多少，是在乎你

是否有愛心；也不在乎你是否擅長社交，而是看你能否按真理行。就

是這樣，在這封書信裡就看見在接待的事上所顯明的基督，因為神的

子民實行接待人的時候，基督就得著彰顯。不是為了任何原因要接待

人，只因為是基督的愛。愛不認識的人，只因為你愛主基督，而你這

樣作，就能叫基督得著彰顯。 

我深信這是我們必須更多學習的功課，不是只依賴少數人去接待

他人，而是所有的人都該這樣行：也不是只限於供應住宿，因為也許

你的房子太細，不能接待人住宿。我記得在中國發生過這樣一件事。

有一次，一位弟兄到了某地，當地一個弟兄接待他到家裡住；他的家

只有一個房間和一張床。晚上他招待到訪的弟兄睡在他的床上。這位

弟兄睡到半夜醒過來，聽見好像有人打鼾的聲音，就起床查看鼾聲的

來源，這才發現那位接待他的弟兄睡在他床底下。這位弟兄能接待人

的能力很有限，但他已經盡了所能作的了。 

我還記得另一個故事，是關於達秘弟兄的。達秘是弟兄運動中非

常重要的一員。有一回，一位貧苦的弟兄邀請達秘到他家作客。達秘

為人謙和，就答應去了。這個弟兄沒有甚麼可以饗客，但他兒子有一

隻兔子。為了款待這位屬靈偉人達秘，他把兔子宰了。達秘來到他家

裡，到了用餐的時候，烹煮好的兔子放在餐桌上。達秘留意到作兒子

的哭起來。他為了知道真相，就和那兒子攀談，這才發現那只兔子原

來是他的寵物。達秘就沒有吃那些肉。 

我用這兩個故事舉例說明接待的事。這並不在乎你有多大能力接



待人，全在於你的心意。我們需要有神的性格；神的子民要樂意接待

人。不錯，有人會乘機利用這些愛心的款待，但這些陋習是有方法可

以禁制的。例如有人傳新奇的教義，我們不要接待他。再者，在這書

信裡還提示另一個準則，那就是我們可以查察來人的品格。不光要分

辨他所教導的，也要細心察看他的為人，因為世上實在太多欺詐的事。

讀教會歷史，我們會看到很多可笑又可憎的不當行為。教會以往甚至

有這樣的說法：「來你那裡住宿的傳道人，如果逗留三天以上，他就

是假先知。」我不同意這樣的定論，卻顯示欺詐層出不窮。就如主曾

說過：「在末了的日子，不法的事增多，神能在祂子民中找到愛麼？」

我們很容易把心剛硬起來，不再敞開心懷接待人。但神的性格是樂意

接待人的，神的子民需要有神性格的特色。 

接待的事屬於交通的一部分，每個人都可以參與其中，並不限於

少數人。我們要仰望主激發我們的愛心。許多時候有外人來到我們中

間，聚會結束後，我們就讓他自行離去，也不曉得他是否餓著肚子離

開。我們樂意接待的美德哪裡去了？不錯，為了操練或實踐接待的事，

我們有必要作出犧牲。但我們的神是樂意犧牲的神，祂從來不退縮，

總是樂意施予，祂期望我們這些裡面有祂生命的人，要學效祂這樣作。

為了該猶，我們感謝神。他可能家境頗富裕，因為他能接待相當多的

人。因為他有這樣準確的用心，約翰就求神使他更興盛，好叫他能為

主作更多的事。沒有人是為自己活的，我們都要為神而活。 

野心帶來的教會難處 

在該猶的教會裡（我們並不知道是那一個教會），還有另一個難

處。有一個人名叫丟特腓，他顯然是長老中之一，是負責帶領的弟兄



之一，但他為人滿有野心；只作帶領弟兄中的一位，他還不神滿有智

慧，所以在新約裡提到長老，總是以多數形式出現。神在教會裡所要

的，是集體帶領，因為基督自己是頭，沒有一個人可以代表祂作教會

的頭，需要長老們集體代表祂，沒有任何一個人可以控制教會。但教

會歷史二千年以來，甚至早在第一世紀末期，就有人野心勃勃。在政

治舞臺上多有野心政客，甚至在宗教界裡也有不少人存有野心。 

這個丟特腓要在當地教會居首位，滿了野心要操縱教會。他不甘

心只作帶領弟兄中的一位。他藉著一些花招策略，成功把教會控制在

他手中，使神的羊群成了他自己的產業。他弄成這樣的局面，結果使

徒約翰向教會寫信舉薦幾個可以幫助教會的弟兄，竟遭拒絕。丟特腓

不接納那封薦信，也拒絕接待那幾位弟兄，甚至用惡言妄論約翰和那

幾位弟兄。有些其他的弟兄姊妹願意接待那些弟兄，他也禁止，並且

威嚇把要接待弟兄的人趕出教會。我們不曉得這樣作是否就是正式的

停止交通，但的確有人會濫用權柄，把一些自己不喜歡的人逐出教會。

當時教會就有這樣一個人，剝奪了神為祂子民安排服事教會的機會。

總而言之，丟特腓是那個教會的獨裁者。 

真正的屬靈權柄 

我們該怎樣處理這樣的問題呢？我們都該樂意接待人，按真理而

行。但這裡有一個人想操縱教會，不許弟兄姊妹接待那些該受接待的

人。那麼我們要怎樣應付這樣的局面呢？首先，約翰說：「我來的時

候，就要當面處理他的行為。」換句話說，那就是運用屬靈的權柄來

應付濫用權柄的惡行。權柄若被濫用，那就只有用真正的屬靈權柄去

對付。然後約翰接下去說：「不要效法惡，只要效法善。行惡的不屬



於神，行善的卻屬於神。」（約翰三書 11 節） 

當時該猶的處境可能極其困難，因為丟特腓不允許人去接待弟兄，

而該猶愛接待人。不曉得當時他有沒有因此給趕出教會門外，很可能

他受到這樣的遭遇，所以約翰鼓勵他，說了這樣的話：「你落到這樣

的處境，仍要效法善，不要效法惡。」（約翰三書 11 節） 

在權柄給人妄用的情勢下，你的責任是要順服神，不順從人。你

是要順服，但不能順從人，只能絕對百分之一百順服神，也要這樣實

行出來。我們若是在人的權柄下，在態度上可以順服，但在某種必須

絕對順服神的處境下，我們並沒有必要順從人。在這一點上，我們不

要誤會，以為只因自己不喜「歡，就可以說：『我沒有必要順服。』」

這是有關順服神，還是要順從人的問題。該猶堅持順服神，以致可能

被驅趕出去，但他只要順服神，不順從人。這是當時教會的另一個問

題。為了這卷書信，我們實在感謝神，不然的話，遇上這樣的問題時，

我們就不知道該怎樣作。 

這卷書信還提及第三個人——低米丟。顯然他是當時神差遣出去

眾教會的旅行傳道人之一，他或許是先知，或許是傳福音的，或許是

牧師，或許是教師。也可能是他把這封信帶給該猶，不是帶給該教會，

因為在丟特腓的操縱下，該教會拒絕接待他。留意一下這位主的僕人

的性格：他有眾人給他作見證，又有真理給他作見證，約翰也給他作

見證。有這麼多為他作見證的，低米丟若要受教會接待，理應不會有

問題。 

一方面說，接待聖徒是我們的責任、權利和榮幸；另一方面，對

來人所宣揚的教義和他的為人品質，我們都需要慎思明辨。如果那些



教義和那人的品格都沒有問題，對這些來人，我們都該表示歡迎。 

實踐中的交通 

這卷書信說明在實踐中的交通。交通不是一個理論；交通是一種

生活，每天的生活，是我們都能實踐出來的。當然，我們不把接待限

於只提供食宿。只要我們把一杯涼水給小子中的一個，那也包括在款

待的廣義裡。主說過：我們若探望病人，實際上我們是探望主；我們

若探訪關在牢獄中的人，我們是探訪主；我們若給窮人衣服穿，也就

是服事主。接待是有廣泛的涵義，可以有許多形式不同的表達，就像

我們當中早就已經實行的。為此感謝神！ 

也許有人家有困難，或有人生病（作太太的或作母親的病倒了），

一些姊妹就可以為那家人預備食物；又或有人生病住醫院，我們可以

送東西去；我們也可以代人照管嬰孩，或為年老的姊妹修剪草地。這

也是表達接待的方式，這一切都可以包括在接待的範圍裡。這樣接待

的機會到處都有，問題只是：我們有沒有這樣的心志？如果有像神的

心那樣的心志，樂意接待人的機會比比皆是。求主幫助我們。 

禱告： 

親愛的天父，我們實在願意祢的性格成為我們的性格。主啊，我

們承認自己氣量狹隘，需要祢來擴充我們的度量，使我們對人多有恩

慈、慷慨、樂意款待，像祢那樣寬宏大量。哦，主啊！求祢在我們裡

面創造像祢的心一樣的心懷，也給我們分辨的能力，曉得該做甚麼，

和不該做甚麼，使我們不單認識真理，也按真理而行，使榮耀歸於神。

奉我們主耶穌的名，阿們。 


