
healingwings.net 

新約啟示的基督 

江守道弟兄 

猶大書-藉離經背道透視基督 

「耶穌基督的僕人，雅各的弟兄猶大，寫信給那被召、在父神裡

蒙愛、為耶穌基督保守的人。願憐恤、平安、慈愛，多多的加給你們。

親愛的弟兄啊，我想盡心寫信給你們，論我們同得救恩的時候，就不

得不寫信勸你們，要為從前一次交付聖徒的真道竭力的爭辯。因為有

些人偷著進來，就是自古被定受刑罰的，是不虔誠的，將我們神的恩

變作放縱情欲的機會，並且不認獨一的主宰我們主耶穌基督。從前主

救了祂的百姓出埃及地，後來就把那些不信的滅絕了。這一切的事，

你們雖然都知道，我卻仍要提醒你們。又有不守本位，離開自己住處

的天使，主用鎖煉把他們永遠拘留在黑暗裡，等候大日的審判。又如

所多瑪、蛾摩拉和周圍城邑的人，也照他們一味的行淫，隨從逆性的

情欲，就受永火的刑罰，作為鑒戒。這些作夢的人也像他們污穢身體，

輕慢主治的，讚謗在尊位的。天使長米迦勒為摩西的屍首與魔鬼爭辯

的時候，尚且不敢用讚謗的話罪責他，只說：主責備你吧！但這些人

讚謗他們所不知道的。他們本性所知道的事，與那沒有靈性的畜類一

樣，在這事上競敗壞了自己。他們有禍了！因為走了該隱的道路，又

為利往巴蘭的錯謬裡直奔，並在可拉的背叛中滅亡了。這樣的人在你

們的愛席上與你們同吃的時候，正是礁石。他們作牧人，只知餒養自

己，無所懼怕；是沒有雨的雲彩，被風飄蕩；是秋天沒有果子的樹，

死而又死，連根被拔出來；是海裡的狂浪，湧出自己可恥的沫子來；

https://healingwings.net/


是流蕩的星，有墨黑的幽暗為他們永遠存留。亞當的七世孫以諾，曾

預言這些人說：看哪，主帶著祂的千萬聖者降臨，要在眾人身上行審

判，證實那一切不敬虔的人所妄行一切不敬虔的事，又證實不敬虔之

罪人所說頂撞祂的剛愎話。這些人是私下議論，常發怨言的，隨從自

己的情欲而行，口中說誇大的話，為得便宜諂媚人。親愛的弟兄啊，

你們要紀念我們主耶穌基督之使徒從前所說的話。他們曾對你們說過，

末世必有好譏誚的人，隨從自己不敬虔的私欲而行。這就是那些引人

結黨、屬乎血氣、沒有聖靈的人。親愛的弟兄啊，你們卻要在至聖的

真道上造就自己，在聖靈裡禱告，保守自己常在神的愛中，仰望我們

主耶穌基督的憐憫，直到永生。有些人存疑心，你們要憐憫他們；有

些人你們要從火中搶出，搭救他們；有些人你們要存懼怕的心憐憫他

們，連那被情欲沾染的衣服也當厭惡。那能保守你們不失腳，叫你們

無瑕無疵、歡歡喜喜站在祂榮耀之前的我們的救主獨一的神，願榮耀、

威嚴、能力、權柄，因我們的主耶穌基督歸與祂，從萬古以前並現今，

直到永永遠遠。阿們。」（猶大書 1 章） 

禱告： 

親愛的天父，為了我們能聚在一起紀念祢的兒子，我們實在感謝

祢。哦，我們稱頌感謝祢，藉「著祢的愛子，我們蒙祢悅納。我們屬

祢，並且是在神的家中。我們實在感謝讚美祢，因祢使我們能坦然無

懼進到至聖所裡，來到福的面前，瞻仰在耶穌基督臉上所顯的主的榮

光。我們的父阿，我們只求祢在這個時刻，藉著祢的聖靈，在我們心

裡啟示祢的話，好叫這些話不僅是字句，而是對我們成為靈與生命，

叫祢的榮耀得著稱讚。我們奉主耶穌的名求。阿們。 



這卷簡短的猶大書，常被神的子民大大的忽略，有一些屬主的人

可能從沒有讀過這卷書信。然而它跟我們這些日子很有關係，因為其

中說及發生在使徒行傳所記載的早期教會歷史以後一些史實。使徒行

傳記載了教會早期所發生的事，但猶大書卻論到使徒行傳所記錄的歷

史以後，發生在教會裡的一些事情。在某種意義上，這是預告教會時

代末了要出現的事。有人說，記錄教會早期歷史的使徒行傳，可以稱

為使徒們的所作的記錄；而這卷論到教會時代末期所會發生的事的猶

大書，可以稱為背道的人的行傳，因為那離經背道的局面，引出了大

罪人——就是那沉淪之子——的出現。 

就預告來說，教會時代最後的時期，是老底嘉教會，就是在啟示

錄所提到的那七個教會的最後一個。我們今天就正活在這段末期的日

子，所以一般說來，我們是活在老底嘉教會的時期。老底嘉教會的特

色是甚麼？簡單地說：不冷也不熱。教會不冷不熱。如果一團面要發

酵的話，需要不冷不熱的溫度。記得主耶穌說過：天國的奧秘，就像

婦人把面酵放在三鬥面裡，面酵就把全團面發起來。 

事實上，甚至在使徒時代的末期，面酵已經給偷偷地放在三鬥面

裡，一直在微溫的溫度下繼續發酵，直到教會歷史末了的老底嘉時期。

溫度剛好合適發酵，直到全團——代表整個教會——完全發起來。這

正是我們現今生活的時期。因此我們必須要知道教會今天所發生的事，

認清這個現象，而且靠著神的恩典，深盼能避免遠離這種事，保守教

會走在正途上，朝向主基督。就是這個緣故，這卷簡短的猶大書對我

們來說，是非常有關係的，也非常的重要。 

寫這書信的人是「耶穌基督的僕人，雅各的弟兄猶大」。猶大這



個名字，在當時是十分普通的名字。在新約聖經裡就有五個人的名字

稱為猶大。在馬太福音 10 章記錄主耶穌十二個門徒的名字，最後一

個是出賣耶穌的加略人猶大。 

在這十二個門徒中，還有「雅各的兒子猶大」（使徒行傳 1 章

13 節）。在馬太福音 10 章，他用了另一個名字——「達太」。聖經

某些版本，在「猶大」這名字後，加上在括弧內「雅各的兄弟」，但

在原文只作「雅各的猶大」，當年作翻譯的也許以為這是指「雅各的

兄弟——猶大」。還有，按照當時的習例，如果說「某人的某人」，

意思是「他是某人的兒子」。因此，「雅各的猶大」，應指「雅各的

兒子猶大」，而不是「雅各的兄弟猶大」。就是這位猶大向主耶穌發

問，記載在約翰福音 14 章。那裡注明「猶大（不是加略人猶大）」。

可見主耶穌的門徒中，有兩個人的名字是猶大。 

使徒行傳 9 章記載主向亞拿尼亞顯現，吩咐他往大馬色的直街去，

找住在猶大家裡的掃羅。這是在新約中提到的第三個猶大。然後使徒

行傳 15 章提到，在耶路撒冷的教會會議後，他們差人把會議議決的

信函，送去外邦人的眾教會；所差派出去的有兩位弟兄，其中一個是

巴撒巴的猶大，這是第四個稱為猶大的人。第五個，也是最後的一位，

稱雅各的弟兄猶大。按肉身說，是主耶穌的兄弟（馬可福音 6 章 3

節）。主耶穌有幾個兄弟，其中一個名叫猶大。那麼，在這五個猶大

中，誰是這書卷的作者呢？看來似乎所有人都同意，這位猶大是主耶

穌按肉身上說的弟兄。原因有相當多，但在這裡不用——贅述出來。 

這位按肉身說是主耶穌的兄弟，他自稱「耶穌基督的僕人」，並

沒有自稱「耶穌基督的兄弟」。假如我們是按肉身說是耶穌基督的兄



弟，很可能我們會這樣直說出來；但他並沒有這樣直說，只稱自己是

「耶穌基督的僕人」。也許這是因為當主耶穌活在地上的時候，那按

肉身說是祂兄弟的，並不相信這位主耶穌，只是在主耶穌復活以後，

這些按肉身上是祂的兄弟們才認識祂是他們的主。為這緣故，猶大感

到他不能，他也不要使用這個兄弟的稱呼，因為他自感不配。但我以

為還有更好的原因，因為我們與主耶穌的關係，永遠不能按照肉身上

的，只能按照屬靈的。儘管猶大曾經按肉身關係是主的兄弟，但以後

不再是那樣的關係，而是屬靈的關係。那就是：他是主耶穌的僕人；

主耶穌是主，他不過是祂的愛奴。我想這是最合適不過了。我們今天

與主的關係也都是這樣。 

但是，為了易於澄清他自己的身分，他加上說：「雅各的兄弟。」

當時每個人都認識雅各，因為他是耶路撒冷教會的帶領弟兄。所以猶

大自稱是「雅各的兄弟」，每個人就都知道是那一個猶大寫這封信。 

這封信沒有明寫是給誰的，但很可能是給接受雅各和彼得所寫的

書信的同一批人。他沒有明說寫給那一個地方或那一些人，只說：

「寫信給那被召，在父神裡蒙愛，為耶穌基督保守的人。」實際上他

把那些收信的人的資格都寫明出來了：是被召的，是蒙愛的，是蒙保

守的；那就把我們都包括在裡面了。我們豈不是被召的嗎？感謝神，

我們是被召的，是神從各族、各方、各國、各民中呼召出來歸於祂愛

子的。在創世以前，神早已在基督耶穌裡揀選了我們；祂是以祂的憐

憫和恩惠呼召我們，並不是照我們自己的意願。如果我們是自己志願

歸給祂，也就可以自願離開祂。但是，我們是被召的；而且一旦被召，

就永遠不能離開。感謝神，我們是被召的一群，不但是被召，也是

「在父神裡蒙愛的」我們是天父所親愛的，祂深愛我們，而且我們是



在基督耶穌裡蒙保守的；我們蒙祂保守，面得蒙保守，這是神保守的

大工。有些時候我們聽到這樣的辭句：「聖徒的忍耐」。事實上，聖

徒的忍耐是基督的忍耐，因為祂是那位保守我們的；祂保守了我們。

感謝神，我們不光是被召，我們也是蒙愛的，也是蒙保守的。這封信

就是寫給這些人的，也就是寫給我們的了。 

猶大下筆寫這封信的時候，原意是要論到我們同在基督耶穌裡分

享的救恩，因為這是他心裡很重視的話題。但下筆以後，他受神的靈

感動，就另外寫出一些勸戒。他沒有著墨在救恩方面寫下去，而是因

聖靈的激勵，寫出勸戒的話。他是因目睹那將要臨到教會的事，心靈

裡受了激動。勸戒，一方面是警戒；另一方面是勸勉。勸戒總是會有

這兩樣的用意：一面是警戒我們有關一些不是出於神的事，另一方面

是勸勉我們有關一些出於神的事情。 

猶大向教會發生的勸戒 

「親愛的弟兄啊，我想盡心寫信給你們，論我們同得救恩的時候，

就不得不寫信勸你們，要為從前一次交付聖徒的真道，竭力的爭辯。」

（猶大書 3 節） 

甚麼是「一次交付聖徒的真道」呢？這真道包括神藉著使徒和先

知所賜給教會的一切啟示和真理，是我們所承受的產業，是我們所信

的真道，是我們所建造在其上的。這真道是一次交付的，因為那構成

我們的真道的神的真理，是藉著神的話交付給我們的。換句話說，所

有啟示的真理，都已經一次交付給我們，現在就在整本聖經裡，再沒

有更多的新真理或新啟示，因為構成真道的所有真理，已經一次過交

付給了教會。 



猶大書這段經文——「要為從前一次交付聖徒的真道竭力的爭辯」

——曾經被人誤用。經文說要「為真道竭力的爭辯」，有人就大發熱

心，為他們所認為的真道跟人爭辯。比方有人為他們所謂「被提」的

真道與人爭辯，對人說：「這是被提的真理；如果你不是這樣相信，

我們就會把你趕出去。」他們為自己的行動辯護，認為聖經是這樣教

導，必須為真道竭力的爭辯。教會歷史二千年來，神的子民為了對真

道某方面的認識，彼此爭論，因為恐怕如果自己放棄或妥協，就是放

棄信仰，因此必須抗爭到你死我活的地步。其實這節經文是給誤用了，

因為竭力爭辯的意思，並不是要人拼命為自己對真理所作出的詮釋抗

爭，而是為那一次交付我們的真道，必須竭力維護。 

保羅說：「那美好的仗我已經打過了，當跑的路我已經跑盡了，

所信的道我已經守住了。」（提摩太後書 4 章 7 節） 

所信的道是一次交付給聖徒的，我們必須竭力為它爭戰。這是我

們有生之年所必須擁有的真道，我們必須盡心維護這一次交付聖徒的

真道，以免失去神在基督耶穌的恩典中賜給我們的一切。我們不能用

我們所謂的真道去彼此爭論，而是在認清至聖的真道後，繼續追求，

殷勤追索，免得我們把真道失掉。 

我們正處於離經背道的世代，所以要為一次交付聖徒的真道，竭

力的爭辯：不然的話，我們也會像其他人那樣背離真道。我們不要放

棄這一次交付給聖徒的真道。我們要活出真道，為它作工，為它努力，

為它盡心竭力，直至我們完全得著它，使這個真道成為我們所擁有的

產業。這就是這段經文的含意。 

 



離經背道 

猶大書是一封論及離經背道的書信。信裡並沒有用 APOSTASY 這

個字，但內文充滿背道的實情。這個字原本不是個英文字，是從希臘

文的 APOSTASIA 按字母直譯過來的。英文翻譯者並沒有把原意翻出來，

而是把整個原來的字借過來用，就是把一個希臘字轉成英文字：希臘

文的 APOSTASIA 成了英文的 APOSTASY。APOSTASIA 在原文是由兩個希

臘字組成：APO 的意思是「離開」，STASIA 的意思是「站立」；這兩

個字合併起來就成了「離開站立之處」。因此背道就含有「離開、脫

離、背離，從原來站立之處離開」的意思。簡單的說，人若背離自己

原來站立的地位，那就是背道。 

帖撒羅尼迦後書 2 章 3 節告訴我們，在「大罪人，就是沉淪之子」

顯露出來以前，必有離道反教的事。這個大罪人——沉淪之子，就是

敵基督。有一天，敵基督會顯現在地上。但在這日子以前，教會普遍

出現離道反教的現象。正是因為教會從原來站立的地位上開始偏離，

神的子民開始失去他們原先所有的，這樣的趨勢就為敵基督的顯露鋪

路。 

我們正處於離經背道的日子。嚴格說來，背道的人並不是指不信

的人，因為不信的人從來沒有起初所該站的地位。你若從來沒有站在

任何立場上，你就說不上是背離立場，不可能說你離開你根本從來沒

有擁有的東西。但如果你原來擁有這些東西，然後開始離棄它，那就

是背道。 

比方希伯來書 6 章就列舉了一些情況，那已經立好的根基包括：

「懊悔死行、信靠神、各樣浸禮、按手之禮、死人復活、以及永遠的



審判。」希伯來書的作者是向信徒說話，因為他們已經有了立好的根

基：他們已經懊悔死行；他們信靠神；他們認識潔淨和受浸的教訓；

他們明白按手的意義就是認同；他們知道死人復活的事；他們也相信

有永遠的審判。希伯來書形容他們是「已經蒙了光照，嘗過天恩的滋

味，又於聖靈有分，並嘗過神善道的滋味，覺悟來世權能的人」（希

伯來書 6 章 4~5 節）。可見這些人並不是不信的，他們不但聽說過聖

靈，並且於聖靈有分，並嘗過神善道的滋味。他們也知道要來的世代

的權能。這些人是信徒，但他們離開了，他們背道了。 

「因為我們得知真道以後，若故意犯罪……」（希伯來書 10 章

26 節） 

「真道」在希臘原文是 EPIGNOSIS，意思是「對真理的全備知

識」。我們若有了對真理的全備知識——不是只有一點點的知識——

我們就認識神在基督耶穌裡的旨意。但如果我們故意犯罪，就會如同

「人踐踏神的兒子，將那使他成聖之約的血當作平常，又褻慢施恩的

聖靈」（希伯來書 10 章 29 節）。這些人已經認識神的兒子，卻離棄

了祂，把神的兒子踐踏在他們腳下；他們已經因立約的血成聖，卻把

這血當作平常，認為毫無意義；他們有聖靈，卻褻慢聖靈。離經背道

並不是在世界裡的事，離經背道是教會裡的事。這些人已經相信主耶

穌，已經認識主，並且從主那裡已多有領受，卻竟然離開、離棄了起

初的信。這是十分嚴重的事。 

離經背道有不同的程度。在希伯來書 6 章所描述的離道反教，並

沒有像希伯來書 10 章所提的那麼嚴重，可見背棄真道有不同的程度。

但這裡的中心重點，是提醒我們必須持守那一次交付我們的真道，我



們要盡心竭力維護，免得我們背離它。這是十分嚴肅的事。看今天教

會的情況，可以覺察到基督教已經遠遠離棄那一次交付教會的真道。

我們正處於離經背道的世代。 

「因為有些人偷著進來，就是自古被定受刑罰的，不虔誠的，將

我們神的恩變作放縱情欲的機會，並且不認獨一的主宰我們主耶穌基

督。」（猶大書 4 節） 

猶大書和彼得後書 2 章多有雷同的字句。有人就問：誰向誰抄襲？

對此自然有不同的看法，但我個人相信是猶大借用彼得的字句，這是

根據兩人所用的動詞時態。在彼得後書 2章，彼得說：「將來在你們

中間，也必有假師傅，私自引進陷害人的異端，連買他們的主他們也

不承認，自取速速的滅亡。」彼得說將來在你們中間必有假師傅。但

猶大說：「有些人偷著進來……將我們神的恩變作放縱情欲的機會，

並且不認獨一的主宰我們主耶穌基督。」換句話說，彼得說將來必有

假師傅進來；而猶大是說：他們已經偷著進來了。就是這原因，我相

信猶大是借用彼得的字句。 

神的恩 

誰是離經背道的人呢？他們是那些把神的恩變作放縱情欲的機會

的人。他們認識神的恩，就是在基督耶穌裡神的恩。神的恩是甚麼？

簡單的說，神的恩就是祂的兒子主耶穌基督。「神愛世人，甚至將祂

的獨生子賜給他們。」主耶穌就是神的恩。藉著主耶穌，我們接受恩

典，就是白白得著不配得的永生。這些人認識神的恩，卻把它變作放

縱情欲的機會。 



我們都承受了神的恩，我們必須要站穩在祂的恩中；我們不該浪

費神的恩，我們不應把它變作放縱情欲的機會。有些人說：「神這樣

滿有恩典，樂施厚恩，那麼我們若犯罪，都不會有問題的；如果生活

放鬆散漫，也不該成問題吧。反正神是如此滿有恩惠，祂會饒恕我們

的；所以我們大可以照自己的意思而活，反正神的恩典如此浩大。」

但是，如果我們這樣作的話，就會把神的恩變作放任自己不虔的機會。

神的恩臨到我們，是要我們成為聖潔。如果沒有神的恩，我們怎能成

為聖潔呢？我們怎能從世界分別出來歸於神呢？我們怎能完全歸屬祂？

我們又怎能成為敬虔，像神一樣，滿有祂的性情呢？這一切都不可能

成為事實。但在基督耶穌裡，神的厚恩已經顯明出來，也賜給我們了，

使我們成為聖潔，好叫我們能分別出來，得以成聖，並且事奉榮耀神。

但人往往把神的恩變作放縱情欲的機會，叫他們生活放蕩不羈，隨己

意行。這就是離經背道的行為。 

絕對的君主 

「並且不認獨一的主宰我們主耶穌基督。」（猶大書 4節） 

人不可能否認他原來所沒有的。在這裡的離經背道的人，還不至

於否認耶穌是他們的救主；有另外一些卻背離到已經不認主耶穌是救

主的，那是使徒約翰在第一封書信裡所提到的敵基督的靈。這些在猶

大書裡所提及的離經背道的人，還不至於否認主耶穌是他們的救主，

他們只是不認耶穌是他們的主和主宰。 

這裡的「主」所用的字，在希臘原文裡是個特別的詞，翻成英文

應作「專制君主」。在今天英文的應用上，這個字有時有不好的寓意，

因為絕對的君主通常是獨裁的暴君，他任隨己意而行，肆意妄為；但



希臘文這個字卻沒有這樣的寓意，而是有好的含意。主耶穌以祂自己

的血這樣的重價買贖了我們，對我們來說，祂是絕對的君主。換句話

說，你不再屬於自己，你是完全屬祂的，祂該可以隨祂的意思對待你。

祂是你那仁慈的獨一君王，祂是祢的主和主宰，你是屬祂的：你應該

服從祂，向祂完全和絕對的降服。但在這裡的那些離經背道的人，並

不是這樣；他們否認這位獨一的主宰耶穌基督。他們還沒有否認祂的

名，但他們不認祂是他們絕對的君主，他們想過自己喜歡的生活，幹

他們喜歡作的事，不考慮主的意思，不肯服在基督的權柄下。這就是

離經背道。 

我們豈不該受警惕，免得我們不小心就把神的恩變作放縱情欲的

機會呢？一不小心，我們也會不認我們獨一的主宰主耶穌基督：我們

可能會離開那一次交付聖徒的真道，這實在是很嚴重的事。哦，「我

們多麼需要站穩在神的恩中，好讓祂的恩在我們生命裡作工，以致我

們全然成聖歸給神。我們多麼需要承認主耶穌作我們絕對的主宰和主，

把我們一生全然歸順祂，免得我們偏行己路；我們多麼需要受警惕，

教會也多麼需要看見自己已經墮落了。」 

隨肉體而行 

「這些作夢的人，也像他們污穢身體，輕慢主治的，讚謗在尊位

的。」（猶大書 8 節） 

這些離經背道的人是作夢的。作夢的人有兩類：一類是好的。我

們需要作夢，這些夢是從上面來的，是異象。神給我們異象，在異象

中祂向我們的靈啟示祂的心意。但另一類作夢的人是不好的，他們的

夢不是來自上頭，而是來自他們的私欲，出於自己肉體的情欲。人若



在某些事情上終日思想，就會作那樣事情的夢。這些事並不是給他們

的，而是自己創作出來的。這些作夢的人是不好的，並不是接受從天

上來的異象，而是自己在作夢。他們污穢了身體。他們的夢是怎樣，

他們也就是那樣。 

我們夢見的是甚麼呢？我們夢的是甚麼，我們就會成為甚麼。我

們所夢的是主，我們就會像祂；我們若夢想世界，我們就會成為世人

一樣。這些人按照肉體的意願而行，就不是隨從聖靈。他們輕慢主治

的，又讚謗在尊位的。換句話說，他們不服從權柄，輕慢所有掌權的。

但所有權柄都是出於神。如果我們輕慢掌權的，就是輕慢神。這些人

喜歡自己作主作王，他們讚謗自己所不知道的，也在自己所知道的事

上敗壞自己。 

「這些人是私下議論，常發怨言的，隨從自己的情欲而行，口中

說誇大的話，為得便宜諂媚人。」（猶大書 16 節） 

這些人愛私下議論，終日嘀咕，又常發怨言，愛說大話、諂媚人，

只為了得便宜。這些人就是背道離經的人。 

如何分辨離經背道的人 

在今天的教會，有許多離經背道的人，許多假師傅和假先知，敵

基督的靈已經存在教會裡，我們正身處離道反教的日子裡。我們怎樣

能辨認他們呢？憑他們的行為和作工的方法，就可以辨明。 

首先，他們是「走了該隱的路」（猶大書 11 節）。創世記 4 章

說到該隱把地裡的出產為供物獻給神，他認為自己生產的足以取悅於

神，不曉得自己是罪人，必須靠流血贖罪。他以為自己作得夠好了，



必蒙悅納，所以把自己的善行獻上給神，不料竟被拒絕，於是惱羞成

怒，殺了他的兄弟亞伯。這就是該隱的路。從這些背道的人的行為，

我們就能辨認他們，他們不用神的羔羊的方法，反而藐視主耶穌的寶

血。他們自以為是，以為自己的善行和功德可蒙神悅納，滿以為憑自

己的功勞可以得神喜悅。這是該隱的路。 

其次，這些背道的人「為利往巴蘭的錯謬裡直奔」。參看民數記

22 至 24 章，就知道巴蘭這個外邦人的先知，受米甸人巴勒之聘，要

去咒詛以色列民，但神不許巴蘭咒詛，反將他的咒詛變為祝福。因此

巴蘭教唆米甸人去陷害以色列民，使他們犯罪，以致招受咒詛。換句

話說，巴蘭出賣他作先知的權能，為了得財得利。這些背道的人往往

落入巴蘭的錯謬裡，我們就以此辨識他們。他們可能從神那裡得著先

知的恩賜，卻妄用恩賜去圖利，而不是忠心傳講神的聖言。 

第三點，「在可拉的背叛中滅亡」。參閱民數記 16 章，就看見

利未支派的可拉和他的同黨——一些在以色列人中作領袖的——同謀

反叛摩西和亞倫，因為他們想得高位統管眾人。他們向摩西和亞倫發

出惡言頂撞，結果滅亡。這些背道的人往往想要居高位，這卻不是神

給他們的，但他們野心勃勃，不滿足於神所為他們安排的，總是貪得

無厭，結果毀滅在其中。 

在這裡，聖經用幾種方式形容這些背道離經的人：「是你們愛席

上的礁石」。「礁石」在愛筵上，似覺不可思議，因此也有翻作「在

愛筵上的污點」。在早期教會裡，聖徒們會相聚筵會，表示基督徒彼

此相愛。但那些在教會裡背道的人參與其中，就如愛筵上的礁石，像

藏在淺水下的暗礁，船駛過的時候就會撞礁沉沒。 



背道的人作牧人，「只知餵養自己」——就是一切為了他們自己。

他們像「沒有雨的雲彩」。雨雲出現，你自然想到會帶來雨水，卻一

點也沒有。背道的人就像沒有雨的雲彩，徒有裝假的外表，一片虛偽。

他們像「秋天沒有果子的樹」，沒有果子，所以這些背道的人虛有其

表。他們像「海裡的狂浪，湧出自己可恥的沫子來，是流蕩的星」，

結果就是滅亡。 

這些就是背道的人的樣式，他們要受的刑罰，會速速臨到。主會

來審判他們。我們要受警惕，提防離道反教的事，免得我們離棄那一

次交付我們的真道。 

感謝神，這封書信並沒有就此終結，若然的話，整卷書就成了幾

乎全是負面的話。雖然猶大想盡心和收信的人，論到為一次交付聖徒

的真道竭力爭辯，以致他沒空提到同得的救恩。然而在他內心深處，

他極想分享這個同得的救恩。所以從 20 節開始，他就轉去寫正面的

教導。這些「在父神裡蒙愛、為耶穌基督保守的」弟兄姊妹，在處於

這樣離經背道的時代中，應該怎樣作呢？當周圍的人都背道離開的時

候，你也要離開嗎？不！正因為周圍都有離道反教的事，你就必須更

加努力，保持那一次交付給你的真道。 

造就自己 

「在至聖的真道上造就自己。」（猶大書 20 節） 

當周遭的人失去信心，漸漸離棄真道的時候，我們就要在至聖的

真道上建立自己。我們若不向前走，就會退後，不能站立。所以在希

伯來書 6 章勸勉我們，要竭力進到完全的地步，因為其他的人都在離



開或退後。只有竭力在真道上建造自己，我們才能繼續向前；如果不

建造起來，我們就會給拆毀。我們不能只站在原處不動！ 

我們不要只滿足於現狀，我們裡面必須與神表同情，不以現況為

滿足。不要以自己的屬靈狀況自滿，也不要對弟兄姊妹的屬靈光景，

或身處的教會聚會感到滿足。我們若是那樣心滿意足，就會以為已經

達到完全，一切俱備，認為沒有必要繼續竭力追求了。如果有這樣的

心態，就要提防，免得我們跌倒。要保持自己不離棄真道的唯一方法，

就是建造；我們必須要不停地在至聖的真道上造就自己，不能放鬆！

必須繼續向前，竭力在至聖的真道上造就自己。 

「正因這緣故，你們要分外的殷勤；有了信心，又要加上德行；

有了德行，又要加上知識；有了知識，又要加上節制；有了節制，又

要加上忍耐；有了忍耐，又要加上虔敬；有了虔敬，又要加上愛弟兄

的心；有了愛弟兄的心，又要加上愛眾人的心。你們若充充足足的有

這幾樣，就必使你們在認識我們的主耶穌基督上，不至於閑懶不結果

子了……所以弟兄們，應當更加殷勤，使你們所蒙的恩召和揀選堅定

不移。你們若行這幾樣，就永不失腳。這樣，必叫你們豐豐富富的得

以進入我們主救主耶穌基督永遠的國。」（彼得後書 1章 5~8、

10~11 節） 

我們要在至聖的真道上造就自己。這個建造是由信，以致於信；

由信心以致德行，由德行以致知識，由知識以致節制，由節制以致忍

耐，由忍耐以致虔敬，由虔敬以致愛弟兄的心，由愛弟兄的心以致愛

眾人的心。 

 



在聖靈裡禱告 

其次該作的是「在聖靈裡禱告」（猶大書 20 節）。在聖靈裡禱

告的意思，不是用方言禱告。有人以為在聖靈裡禱告，就是用方言禱

告。但是，如果仔細讀哥林多前書 14 章，你會留意保羅也提到用方

言禱告。但在聖靈裡禱告——不管是用方言，或是用明白的字句——

意思是指禱告並不是按自己的心意和字句，而是依靠聖靈幫助我們，

教導我們如何按照神的心意禱告。這才是在聖靈裡禱告。 

為甚麼我們要在聖靈裡禱告呢？因為我們若要在至聖的真道上造

就自己，就會發現自己的軟弱。我們未曾嘗試過，就滿以為自己很出

色；但當我們真正去實踐時，才會體會到其困難，全靠自己永遠無法

成就。這時，我們才恍然大悟，原來自己是何等軟弱無能。感謝神，

聖靈就在我們的軟弱上作隨時的幫助。我們禱告，就表示誠心倚靠祂。

這就是為甚麼我們需要禱告的原因。聖靈向我們啟示自己的軟弱，我

們才能按照神的心意去禱告。 

在神的愛中蒙保守 

「保守自己常在神的愛中。」（猶大書 21 節） 

我們怎樣保守自己在神的愛中呢？主說：「你們若遵守我的命令，

就常在我的愛裡。」（約翰福音 15 章 10 節） 

除了要造就自己和禱告以外，我們還需要保守自己在神的愛裡。

靠著神的恩，我們就能順服祂，遵守祂的命令，就能在祂的愛裡蒙保

守。 

 



仰望憐憫 

「仰望我們主耶穌基督的憐憫，直到永生。」（猶大書 21 節） 

我們這些日子一直在等候——等候主耶穌再來。祂再來的時候，

必向我們施憐憫，一切都是憐憫。我們一點都不配蒙憐恤，不要以為

自己成就了甚麼。一切都是出於祂的恩典與憐憫，即使在等候祂再來

的日子，也得完全倚靠祂的憐憫。這是我們竭力保守那一次交付聖徒

的真道的重要途徑。 

「那能保守你們不失腳，叫你們無瑕無疵，歡歡喜喜站在祂榮耀

之前的，我們的救主獨一的神。願榮耀、威嚴、能力、權柄，因我們

的主耶穌基督歸與祂，從萬古以前，並現今，直到永永遠遠。阿們。」

（猶大書 24~25 節） 

一切都完成以後，我們必能看見是神一直保守了我們；我們必須

承認不能保守自己。但感謝神，我們知道祂能保守我們，祂能保守我

們不失腳；祂能保守我們不跌倒。不但如此，祂還能叫我們無瑕無疵，

歡歡喜喜站在祂的榮耀前。這是我們有福的盼望，是我們的確據，我

們的把握並不是在我們自己，不要以為我們比別人強，因為我們也會

像其他人那樣失腳。一 切都是因著祂，祂保守我們不至失腳，又叫

我們無瑕無疵站在祂的榮耀前。願榮耀、威嚴、能力、權柄， 都歸

給祂，直到永永遠遠。阿們。  

禱吿： 

親愛的天父，禰已經警告我們，現在正處於離經背道的日子。哦，

我們不得不承認，如果我們只靠自己，就必定會像其他人一樣跌倒。



但我們實在要讚美感謝禰，因為知道禰是我們的神，禰能保守我們不

失腳；甚至不光是不失腳，禰能叫我們無瑕無疵地站在禰榮耀前。哦，

我們的父啊，我們是甘心把自己交托給禰，我們要像保羅那樣對禰說：

我知道我所信的是誰，也深信禰能保守我所交托給禰的，直到那日。 

所以，我們的父啊，今天我們要把自己的靈、魂，與身體，都交托給

禰，求禰保守；我們深信禰能保守我們，直到那日。哦，我們的父啊，

我們實在要稱頌感謝禰，因為禰是我們所信的確據，我們靠禰可以堅

定不移。父啊，為了那些已經開始離開的，我們實在求禰把他們挽回，

因為禰是滿有慈愛憐憫的神。奉主耶穌的名求。阿們。 


