
healingwings.net 

新約啟示的基督 

江守道弟兄 

啟示錄-承受萬有的基督 

「耶穌基督的啟示，就是神賜給祂，叫祂將必要快成的事指示祂

的眾僕人；祂就差遣使者曉諭祂的僕人約翰；約翰便將神的道和耶穌

基督的見證，凡自己所看見的都證明出來。念這書上預言的，和那些

聽見又遵守其中所記載的，都是有福的，因為日期近了。」（啟示錄

1 章 1~3 節） 

「因為預言中的靈意，乃是為耶穌作見證。」（啟示錄 19 章 10

節下） 

禱告： 

親愛的天父，我們實在稱頌感謝祢，因為祢給我們這樣的尊榮和

權利，能奉祢愛子我們主耶穌基督的名在一起聚會；並且祢現在就與

我們同在，我們何等感謝讚美祢。我們求祢顯明祢的同在，叫我們只

能俯伏在祢面前敬拜祢。主啊，求祢使我們得聽見祢的聲音，叫我們

能回應祢，能盡心、盡性、盡意、盡力愛祢。奉主耶穌的名。阿們。 

在新約聖經裡，最後一卷書是啟示錄。在第一卷創世記裡，記載

了在起初所啟示的神的旨意；末了的一卷啟示錄，就是結局。換句話

說，是記載神旨意的成全——萬有都在基督裡同歸於一。 

啟示錄是一卷預言書，因為開頭就說：「念這書上預言的，和那

https://healingwings.net/


些聽見又遵守其中所記載的，都是有福的，因為日期近了。」但要記

得：預言中的靈意，乃是為基督作見證。在啟示錄裡，有許多關乎要

來的事的預言，許多事會發生，還會很快就發生，但這些要來的事，

都不過是神話語的字句，但預言中的靈意，是耶穌基督的見證。 

我們都是天性好奇的人，都想知道將來的事，在某種意義上說，

知道了要發生的事，總會感覺比較安全。我們好奇想要知道要來的事，

但這不是這卷書的目的。不錯，這卷書告訴我們將來的事，而且是很

快就要發生的事，但它的目的並不在於讓我們知道要來的事，目的是

叫我們知道誰將要來。耶穌基督的見證，才是預言中的靈意。我們若

知道了一切要來的事，卻沒有為主預備好的話，那又怎樣？讀了預言

的字句，卻不去查考預言的靈意，結果一無所得。字句是叫人死，惟

有靈意是叫人活。那就是說：儘管對啟示錄裡面所記錄的將來發生的

事有了頭腦的認識，卻沒有在我們靈裡激發出相應要準備好的心意的

話，那麼，這樣的知識只會定我們的罪，不能給我們有任何的幫助。

因此，我們探討這卷預言書，必須弄清楚要注意的，並不是那些要發

生的事，而是那位我們在等候再來的主。我們若持這樣的態度，必能

叫我們喜樂。我們聽見這些預言，又去遵守其中所說的，就有福了。 

啟示錄是耶穌基督的啟示，是神賜給祂，叫祂將必要快成的事指

示祂的眾僕人。使徒約翰並不是書卷的作者，雖然他的名字在書中提

了四次。以前我們提說過，約翰福音和約翰三卷書信，都沒有點出約

翰的名字。但在啟示錄一共提了四次：1 章 1 節、1章 4節、1 章 9

節、和 22 章 8節。約翰並不是寫這書卷的作者，他只不過是把指示

給他的事記錄下來。寫這書卷的不是別人，乃是神自己，因為開端就

說：「耶穌基督的啟示，就是神賜給祂……」，這書卷是要啟示耶穌



基督，是神所給的。給誰呢？是給耶穌基督。神向祂的愛子啟示所要

發生在祂——耶穌基督自己——身上的事，然後我們的主耶穌就把這

些事指示祂的眾僕人，也是作奴僕的。所以事實上，這卷啟示錄是父

神向祂的兒子，啟示作兒子的，然後祂的兒子就把這些要來的事，指

示祂的眾奴僕。 

直接收這書信的是亞西亞的七個教會，但不要忘記，除了這七個

在亞洲的教會，還有耶穌基督的眾奴僕也得著這些指示。耶穌基督的

眾奴僕是誰呢？我們記得保羅自稱耶穌基督的奴僕，引以為榮。「我

們這些被主耶穌寶血買贖的人，都是祂的奴僕，是祂愛的奴僕。祂買

贖了我們，我們深愛祂，不自願離開祂；我們要事奉祂。」 

「天使又對我說，這些話是真實可靠的。主就是眾先知被感之靈

的神，差遣祂的使者，將那必要快成的事指示祂僕人。」（啟示錄

22 章 6 節） 

因此，這書卷也是寫給我們的。我們是祂的奴僕。不但如此，書

裡面有這樣的話：「我耶穌差遣我的使者為眾教會將這些事向你們證

明。我是大衛的根，又是他的後裔；我是明光的晨星。聖靈和新婦都

說：來！」（啟示錄 22 章 16~17 節上） 

這些事是指示給神的教會，而當神的教會得著這些指示時，「聖

靈和新婦都說：來」；這卷也可說是寫給基督的新婦的。教會、眾奴

僕、新婦，三者同是一個：我們是耶穌基督用寶血買贖的奴僕；我們

也是耶穌基督的教會；同時我們也是祂的新婦。因此，我們是收受這

書卷的人。 



許多人把這書卷看作是恐怖故事，所以都不去讀。但我們要知道，

這其實是一封愛的書信，不是要嚇唬人的恐怖故事。尤其是對我們這

些作耶穌基督奴僕的、神的教會的、為基督新婦的，這是愛的書信，

是新郎在婚禮前寫給我們的最後一封示愛的信。如果我們能在這個亮

光中領會這一點，這卷啟示錄是何等的寶貝。這是我們收到的最後一

封愛的信，然後接著祂——我們的新郎——就來了，馬上就是舉行婚

禮了。多麼奇妙啊！ 

使徒約翰是在拔摩海島上得著這個啟示。他是被羅馬皇帝豆米仙

放逐到這個島上。有人以為這是在尼祿皇帝的時代，但並不正確，因

為基督徒在尼祿皇帝時代所受的逼迫，還沒有波及亞西亞地區，當時

只集中在羅馬。而且尼祿皇對基督徒所施的酷刑，實際上是把他們拋

到獅子坑裡，或在羅馬的花園裡給火點燃在夜間發光。豆米仙皇所採

用刑罰基督徒的手法，都是把他們放逐。約翰就是在豆米仙皇的時代，

給放逐到這個在愛琴海亞西亞海岸外那荒蕪、岩石形成的拔摩島上。

在那裡，使徒約翰得著這書卷的啟示。 

這卷書既是聖經中最後一卷，可說是神啟示的完美結果。神永遠

的旨意是甚麼？祂永遠的旨意是以祂的愛子為中心。神的旨意是要祂

的兒子承受萬有（希伯來書 1 章 2 節）。換句話說，萬有都要歸服基

督耶穌。而在這些要歸服基督的最重要的中心人物是人，因為人原是

被創造的萬物中的核心，而且基督是藉著人去承受萬有。所以，首先

祂要得著我們。祂承受了我們——就是人——以後，藉著人祂要承受

萬有。因此，人在神的計畫裡占十分重要的地位。 

「祢因敵人的緣故，從嬰孩和吃奶的口中，建立了能力，使仇敵



和報仇的閉口無言。」在人來說，他在萬物中就像嬰孩和吃奶的，因

為神是在最末的第六日才把人創造出來。在創造人之前，神說：「我

們要照著我們的形像，按著我們的樣式造人。」（創世記 1 章 26 節）

祂就這樣照祂自己的形像造人。按著創造的先後次序而言，人與宇宙

萬物比較，人是最後出現的，就像嬰孩和吃奶的。神卻要在嬰孩和吃

奶的口中建立能力，要從他們的口中得著稱讚。為甚麼呢？是「因敵

人的緣故」。神有一個仇敵，就是撒但。但神要用那比天使微小一點

的人，叫仇敵和報仇的閉口無言。換句話說，神要使用人，如同祂的

器皿和工具那樣，把萬有帶來歸服基督；神要用人打敗祂的仇敵撒但，

好讓基督承受萬有。難怪詩人說：「人算甚麼，祢竟顧念他？」（詩

篇 8 章 4 節） 

神竟然顧念我們這些如塵如土的人，真叫我們這些在宇宙中遲來

的，又如嬰孩和吃奶的人，自愧不如。神竟然驗中我們，為了叫基督

首先得著我們，然後藉著我們叫基督承受萬有；祂又使用我們作祂的

器皿和工具，來克服仇敵，成就祂永遠的旨意。一想到這一切，不能

不叫我們深感不配，只能低頭敬拜神。 

啟示錄告訴我們，神在這些末了的日子怎樣處理人類。這是與人

類有關的最後的耶穌基督的啟示，顯示神要將人和萬物都放在基督腳

下。根據哥林多前書 10 章 32 節，人分為三大類：猶太人、希利尼人

（即外邦人），和神的教會；也可以這樣說：分為教會、猶太人，和

列國。我們就從這三個不同的角度去看這卷啟示錄，看看作新郎的基

督，如何得著教會作祂的新婦；又看作為猶大支派的獅子基督，如何

得著猶太人；又看身為萬王之王和萬主之主的基督，如何承受列國。 



教會 

神為祂的愛子所定的永遠旨意中，有教會。教會是神在曆世歷代

中隱藏的奧秘，一直到日期滿足的時候，神就藉著聖靈，向使徒和先

知啟示了這個奧秘，使我們今天得以認識教會是甚麼一回事。在過往

的日子，教會是不為人所知的，深藏在神裡面，因為還不能為人所知。

這個奧秘必須隱藏，直到基督來到地上，因為基督若不來到地上，就

不會有教會。祂要先來，道成肉身，生活在地上，然後藉著祂的死和

復活，教會才能形成。我們會記得，主耶穌被釘在十字架上死了，有

一個羅馬兵丁，把槍刺入祂肋旁，就有血和水流出來，教會藉著這從

主耶穌肋旁流出的，得以建立。祂死後流出的血，赦免了我們一切的

罪，流出的水就是祂傾倒出來的生命，叫我們得著生命。就是這樣靠

從祂肋旁流出的血和水，教會就產生了。在五旬節聖靈降下來的時候，

一百二十位個別的信徒，就給浸入一個身體裡，成了一個教會。 

使徒行傳把早期教會歷史記錄下來。粗略地說，主耶穌在地上活

了三十三年左右，而使徒行傳所記載的歷史，也大概是三十三年，這

段時間是從主升天以後的五旬節開始，到使徒行傳末了保羅被囚，住

在羅馬自己租用的房子，傳講神國的道和主耶穌的教訓的日子——這

末了的事發生在主後 62 或 63 年左右；所以，可見使徒行傳所記載的

早期教會歷史約有三十六年之久。然後啟示錄接續記錄教會的歷史。

在頭三章裡面，提到歷史上的七個教會。這幾個教會事實上告訴我們

第一世紀末教會的情況與特色，當時除了約翰以外，所有的使徒都已

離世。約翰活得最長久，而這是他晚年所得的啟示。這樣，啟示錄 2、

3 章把使徒行傳所記錄的教會歷史續寫下去，把第一世紀末期的教會

的情況記錄下來。 



教會的目的是甚麼？啟示錄裡面的七個教會，以七個金燈檯代表

出來。燈檯本身並無目的，它只是達到目的的工具，是要把光高舉起

來。那就說明教會本身並不是目的，她是達致目的的方法，目的就是

高舉耶穌的見證，那就是光。如果教會不能為耶穌的見證發光，她就

沒有完成使命。教會不是要把人吸引到她自己那裡，她是要把人引到

基督那裡。七個金燈檯代表了在亞西亞的七個教會。 

七個教會 

在第一世紀的末期，實際上在當時小亞細亞（即亞西亞）是有這

七個教會在屬羅馬帝國的省份裡，亞西亞並不是指全亞洲而言。事實

上，使徒約翰在晚年的時候，是在這七個教會事奉的，後來就在那裡

被捕，給流放到拔摩海島上。因此，怪不得他在主日就想起這七個教

會，然後得著啟示。這些啟示把他們在神面前的光景揭露出來，都是

當時確實的情況，也是史實。（其實當時在小亞細亞不只有七個教會，

比方還有在歌羅西和希拉波立的教會。）這卷書信既然是預言書，聖

靈就特別挑選了這七個教會，因為在預言上，她們能代表直到基督再

來前的教會全部歷史。 

以弗所教會 

以弗所教會代表第一世紀末期，甚至是第二世紀初期的教會。

「以弗所」在希臘文的意思是「愛慕」或「放鬆」。初期的時候，這

以弗所教會實在對主有愛慕。「除祢以外，在天上我有誰呢？除祢以

外，在地上我也沒有所愛慕的。」（詩篇 73 章 25 節）這應該是教會

持續的態度。教會所愛慕的是主，全心愛主。使徒行傳所記載的早期

教會歷史，表明教會對主有這樣的愛慕，這是對主起初的愛。以弗所



教會的情況就是這樣，因為從以弗所的聖徒們能收受在以弗所書裡那

樣的啟示，就可見他們實在是愛主。他們十分愛主，可是這樣的愛慕

漸漸冷淡減弱。到了第一世紀末期，他們把起初的愛離棄了。沒有任

何的東西，比回應主的愛更是祂所期待的。當時的教會有勞苦、行為、

知識和領悟，也沒有偏離主耶穌的教導；但是，他們把起初的愛離棄

了。所以主說：「為此我要反對你……並要悔改。」 

士每拿教會 

第二個提及的是士每拿教會。「士每拿」的字根是沒藥，是「苦」

的意思。當教會開始離棄對主起初的愛的時候，主就讓逼迫臨到教會。

逼迫不全是不好的，神用逼迫使教會從失喪起初的愛那光景中蘇醒過

來。因此，在第二、三世紀中，教會受到迫害，結果叫教會恢復對主

的愛慕，再一次愛主。 

別迦摩教會 

第三個是別迦摩教會。「別迦摩」的意思是「高塔」。主後 303

年，君士坦丁大帝成了羅馬皇。傳說（我不曉得這是否屬實）他是羅

馬將軍之一。皇帝死了以後，許多將軍爭做皇帝，於是交戰起來。君

士坦丁本來是高盧（即今之法國）的將軍，他軍隊裡許多士兵是基督

徒。傳說有一晚，他夢見一面上有十字架的旗幟，上面寫著：「在這

個訊號下，就得勝。」他就採用了這個旗幟去號召，進軍羅馬，奪得

皇位。 

君士坦丁奪得帝國以後，開始庇護基督徒，基督徒不再受逼迫，

反而得皇帝庇護，基督教成了當時世上最受歡迎的宗教，許多人成群



結隊加入教會。皇帝諭令凡受浸的士兵，可得獎金和兩套衣服，因此

許多士兵受浸，不光是為了得財物，還要贏取皇帝的歡心。於是教會

立刻成了高塔，教會落入世界裡，結果是教會與世界混合起來，教義

代替了聖經真理，廣受歡迎。別迦摩就是這樣代表了由第四世紀初期

至第六世紀末期的教會歷史。 

推雅推喇教會 

別迦摩教會後提及的是推雅推喇教會。「推雅推喇」的意思是

「堅持不懈的獻祭」，這是代表從第六世紀末期開始，一直到十六世

紀初期宗教改革開始這一段時期內的羅馬天主教系統。說得準確一點，

是從貴格利一世在主後 59 年任教皇開始，那時天主教系統已經穩固

地建立起來，開始了特殊的教士制度和偶像崇拜；這一切開始進入教

會。 

撒狄教會 

接著就是撒狄教會。「撒狄」的意思是「復興或恢復」。在十六

世紀，神興起了馬丁路德、約翰加爾文和其他的人，引起了復興和恢

復；只可惜並不完美，結果虛有其名，沒有實際，改革的熱忱漸漸消

失，成了有名無實的復興，裡面全無生命，這正是今天抗羅宗教會的

現象。徒有其名，但實際在哪裡？生命在哪裡？但感謝神，祂再一次

作工，帶進非拉鐵非教會時期。 

非拉鐵非教會 

「非拉鐵非」意思是「弟兄相愛」。大概一百五十年前，在十九

世紀初期，神開始興起我們今天所稱的弟兄運動。世界各地弟兄們脫



離宗派，彼此互稱弟兄。他們彼此相愛，遵行神的話；許多埋沒多年

的真理被這些親愛的弟兄們恢復過來。這是基督教圈子裡一場厲害的

運動，但可惜漸漸變為老底嘉的樣式。 

老底嘉教會 

「老底嘉」的意思是「人民的意見」；教會成了民主化，不再是

神作主。在這樣的情況下，信徒變得冷漠散漫，虛偽自大，自以為樣

樣都有，卻不知道自己是赤身、可憐、困苦、瞎眼的。主呼召他們悔

改，否則祂要從口中把他們吐出去。老底嘉代表我們今天這個世代的

教會，我們正活在老底嘉教會的時期。 

從教會歷史所得的結論 

瀏覽教會歷史後，我們得著怎樣的結論呢？結論最少有兩個。第

一個結論是：甚麼時候神把祂愛子的見證交付人手中，很快人就會失

敗；神作出反應，賜下啟示的時候，就帶出復興和恢復。在第一代，

一切看似生氣勃勃，但不久就變為系統化，人想藉此保持那一切。到

了第二代，系統組織加強；到了第三代，就只剩下組織的外殼，裡面

全沒有生命。在教會歷史裡，這樣的模式，重複不斷出現。神把祂的

啟示託付給人，人往往儘快把它失落。這是我們從教會歷史中所得的

一個結論。 

但感謝神，還有另外一個結論，這就是：神永不放棄。不管人怎

樣失敗，失敗多少次，總是失敗，神永不動搖，祂永不放棄。祂總會

插手干預，恢復任何可以挽救的，而祂至終恢復一切。這就是為甚麼

啟示錄 2、3 章裡，在每一封信末了，都有對得勝者的呼召。神好像



在說：「不錯，我把我的見證交托在你手裡，你卻失敗了；但儘管你

失敗，我要從你們當中呼召得勝者出來。」 

得勝者 

誰是教會的得勝者？首先我們得弄清楚，他們並不是教會外的人，

他們是在教會裡的，是正常的基督徒，不是一些超級聖徒。所有的人

都是低於正常，不正常；但神要呼召正常的基督徒，是那些對祂的恩

惠有反應，忠於祂的見證的。神對第一世紀末期這七個教會，一律呼

召得勝者；而祂也都得著祂的得勝者。在啟示錄 2、3 章裡，我們找

到這些在第一世紀末、教會的得勝者，在那個時代，耶穌的見證就全

憑這些得勝者得著維持，而他們是代表整個教會維持這見證。 

在啟示錄 7 章下半，我們看見數不清的許多人，站在神的寶座前，

手裡拿著棕樹枝。他們身穿白衣，大聲喊著說：「願救恩歸與坐在寶

座上我們的神，也歸與羔羊。」（7 章 10 節）這些人是誰？我們知

道得勝者得穿白衣——聖徒的義，也知道在聖經裡，棕樹、棕樹葉、

棕樹枝這一切，都是表明得勝；所以這個異像是顯示從第一世紀末到

末期這段時期內教會的得勝者。我們回顧啟示錄那七個教會所代表的

教會歷史，就看見從第一世紀末到末世的日子，歷世歷代以來，神都

得著祂的得勝者。他們人數很多，多得數不過來。我們會看見到處是

失敗，失敗了又再失敗，但感謝神，祂總有這群得勝者，各處都興起

得勝者。人可能看不見他們，他們卻是神所知道的。就是憑著這些得

勝者，耶穌的見證歷世以來得蒙保存。為了這些無數的得勝者，我們

感謝神。 

在啟示錄 12 章，又有另一個異象——一個懷了孕的婦人。這個



異象說明甚麼？代表甚麼？它是說明在末了的日子所要發生的事。異

象中的婦人，代表末世的教會。婦人穿得非常華美輝煌。教會該是這

樣榮美的，可是，很奇怪的，龍並沒有留意她。想想，這個婦人穿著

如此華美，但龍故意不理睬她。那就是說，龍明明知道她不中用，在

屬靈領域裡起不了作用。教會應是榮耀的教會，她得救，又蒙豐富的

賦予，都是滿了榮耀的經歷；但那紅龍所代表的撒但，清楚知道她沒

有屬靈的實際，毫無能力。撒但的國不會受她的影響，牠就不去對付

她，反而密切留意她所懷的男孩子。婦人正在生產的艱難中，龍就等

著她生產之後，要吞吃那男孩子，因為牠知道這男孩滿有能力，他會

令撒但垮臺，所以他一生下來，撒但就要吞噬他。但是在同這一章經

文裡，我們看見男孩子一生下來，馬上就被提到神寶座那裡。 

這個男孩子是個集合名詞，因為我們在這章裡讀下去，就看見弟

兄們勝過那控告他們的仇敵，「是因羔羊的血，和自己所見證的道；

他們雖至於死，也不愛惜性命。」（12 章 11 節）這男孩子代表末世

的得勝者。就算是在末世，神仍有祂的得勝者，而這些得勝者會活活

地被提到神的寶座。要知道我們並不是在等死，我們是等活活的被提！

我們正活在這末了的日子，我們有這個機會，也有這樣的權利；是何

等叫人興奮的日子！我們正等待得勝者誕生，出生後就被提到寶座去，

然後仇敵就要從空中給摔下去。 

「是因羔羊的血。」在末了的日子，得勝者勝過牠，是「因羔羊

的血」，不是因他們本身完全，他們也和其他人一樣軟弱，但他們認

自己的罪，信靠耶穌的寶血，不住地得潔淨，因此他們的衣袍經常潔

白。 



「和自己所見證的道。」得勝者的見證是甚麼？他們的見證是：

耶穌是主；耶穌是他們生命的主。他們放膽傳講，在他們所說的話—

—他們的見證——後面有生命，因此所說的大有能力。 

「他們雖至於死，也不愛惜性命。」他們甘願為主，放下他們的

生命，就是他們的魂生命。這些就是末世的得勝者，就是那些在末世

維持耶穌見證的人。哦，願我們能藉著神的恩，得以列在他們中間！ 

啟示錄 14 章開端，說到與羔羊一同站在錫安山，「有十四萬四

千人」（14 章 1 節），他們唱新歌，沒有其他的人能學唱這歌。他

們是誰呢？他們無疑是那將在大災難末了顯明出來的得勝者，因為在

這一章下面就提到，在大災難的末了，有莊稼要收割；所以這些與羔

羊同站在錫安山的，是代表在大災難末了的得勝者。 

啟示錄 19 章提到有一位騎白馬的，那正是主自己，就是神的道。

祂有「眾軍」（19 章 14 節）隨著，這些眾軍代表基督再來時的得勝

者。他們是羔羊的新婦。 

21 章和 22 章記錄了那完美的結局。整個教會就在新城裡，就是

新耶路撒冷，那根基是十二使徒的名字。主會得著祂的教會，教會成

為祂永遠的新婦。 

啟示錄告訴我們，儘管人失敗，神會為祂的兒子預備好新婦，祂

的兒子最後會得著毫無玷污、皺紋等類的病的榮耀教會，至終與基督

永遠聯合。為此我們感謝神。祂是配！這是從教會的角度看啟示錄。 

人就如教會，是另外一個奧秘。神揀選猶太人，是因為他們的先

祖亞伯拉罕，所以猶太人是神的選民。使徒保羅論到猶太人說：



「……那兒子的名分、榮耀、諸約、律法、禮儀、應許，都是他們的。

列祖就是他們的祖宗，按肉體說，基督也是從他們出來的；祂是在萬

有之上，永遠可稱頌的神。阿們。」（羅馬書 9 章 4~5 節） 

因著他們的先祖亞伯拉罕，猶太人蒙揀選，成了選民；那兒子的

名分、榮耀、諸約、律法、禮儀和所有的應許，都是他們的。列祖也

就是他們的祖宗，甚至主耶穌也是出自猶太人；他們是享有多麼特權

的民族！可是因為瞎眼無知，彌賽亞來臨，他們竟然棄絕祂，因此這

個民族暫時給擱在一旁。但我們要分清楚：不是所有猶太人都給擱置

出去，而只是作為一個民族，他們暫時——不是永遠——給撇在一邊。

因為歷代以來，有不少猶太人得拯救。事實上，在第一世紀教會開始

的時候，所有信主的人都是猶太人。保羅說：「我自己，身為猶太人，

是屬於主的。」 

歷代以來，個別的猶太人加入教會，因為教會是猶太人和外邦人

的信徒組成的——「並不分猶太人、希利尼人（外邦人）……因為你

們在基督耶穌裡都成為一了。」（加拉太書 3 章 28 節）但是，作為

一個民族，因著他們瞎眼無知，這個被揀選的民族，就暫時被神擱在

一邊，直到外邦人（即列國）的數目添滿，然後全以色列家都要得救

（羅馬書 11 章 25~26 節）。 

因著他們的眼睛無知，猶太人給分散到世界各地。我們的主耶穌

在地上的時候，只咒詛過一件事——無花果樹。那棵無花果樹只有葉

子，卻沒有結果子。在聖經裡，無花果樹象徵猶太民族。神以往恩待

他們，基督也曾到他們那裡，在他們中間勞苦作工三年之久，但他們

始終沒有結果子。他們只長葉子——有敬虔的外表，卻沒有能力；因



此主就咒詛它，它就從根枯萎了。 

幾百年來，猶太人散居全地，這個民族沒有自己的領土和政府；

但奇怪的是，他們從來沒有在寄居的地方，受當地的國家和人民所同

化。不光如此，在許多方面，他們還控制了世界。他們無故受逼害，

但主在地上說過的話實現了：「當〔無花果〕樹枝發嫩長葉的時候，

你們就知道夏天近了。這樣，你們看見這一切的事，也該知道人子近

了，正在門口了。」（馬太福音 24 章 32~33 節） 

叫世界各國的政治家大感驚奇的是，在 1948 年，以色列民驀然

復國了。但這不過是政權上的恢復，不是宗教信仰上的恢復。以色列

雖然復國了，但國境周圍都是仇視他們的，他們從來沒有感到安全。

國家安全就成了以色列人最大的問題。他們怎能獲得平安和安全？都

沒有。因為和平之君尚未臨到。一九四八年立國以來，他們沒有享過

和平，因此他們最大的願望是有平安。 

根據但以理書 9 章所預言，在這世代的末，有一天有人起來，宣

稱他可以保證他們的安穩。那一天，敵基督會和以色列國締結和約，

保證維持這個國家的安全與和平七年之久。於是他們落入他的圈套裡，

因為他們最關心的是他們能享用平安。但七年期限只過了一半，敵基

督就露出真面目，跟他們毀約，於是猶太人就遇上耶利米書 30 章 7

節所謂「雅各遭難的時候」。 

神卻確實在祂心思裡顧念猶太人，在啟示錄 1 章 7 節這樣說：

「看哪，祂駕雲降臨！眾目要看見祂，連刺祂的人也要看見祂；地上

的萬族都要因他哀哭。這話是真實的。阿們。」 



「看哪，祂駕雲降臨」，那是彌賽亞，基督會駕雲降臨。「眾目

要看見祂，連刺祂的人也要看見祂；地上的萬族……」地上的萬族是

按字直譯，經常是指猶太民族。他們「要因祂哀哭，這話是真實的。

阿們。」這句話其實是引用撒迦利亞書裡面的話（參下文）。在那天，

列國會包圍耶路撒冷，而且破城攻入。 

猶太人 

其次，我們要從猶太人的角度看這卷啟示錄。基督作為猶大支派

的獅子，祂也要得著猶太人。「我必將那施恩叫人懇求的靈，澆灌大

衛家和耶路撒冷的居民。他們必仰望我，就是他們所紮的；必為我悲

哀，如喪獨生子，又為我愁苦，如喪長子。」（撒迦利亞書 12 章 10

節） 

往撒迦利亞書讀下去，就看見後來為猶太人開一個泉源，洗除他

們一切的罪惡（13 章 1 節）。 

啟示錄開始不久，我們就覺察到，神暗示在末了，祂會回轉到猶

太民族那裡。神從來沒有遺忘祂的應許，從來沒有忘記祂與亞伯拉罕、

以撒和雅各所立的約。因為在第七章，我們看見有十四萬四千人，受

永生神的印，他們是猶太人。我們不要把他們和第十四章所提及的十

四萬四千人混淆，這是指兩批不同的人。 

第七章所說的十四萬四千人，是從以色列十二支派出來的人，他

們接受永生神的印，並不是受羔羊的印。換句話說，「雅各遭難的時

候」還沒有來臨前，神為祂的選民作好預備，在他們中間有頗多敬虔

的猶太人。他們不是基督徒，因為他們並沒有聯上羔羊的名；他們卻



是敬虔的猶太人，有永生神的印印上。所以儘管今天以色列國的復興

只是政治性的，但以後到末了，神會在他們中間得著一批人，是印上

永生神之印的，他們是一些虔敬的猶太人。雖然在雅各遭難的時候，

他們也會大受逼迫，但神已經把他們封印，他們就蒙神的大能得以保

存。 

啟示錄十一章提到，神差遣兩個見證人到他們中間。這兩個見證

人在雅各遭難的時候，堅固他們。對基督徒來說，這段時期稱為大災

難時期；對猶太人來說，這是雅各遭難的時候。實際上，兩者是一個

時期發生的事。比方當時敵基督要為自己造像，叫世人都拜牠；但那

些忠心的基督徒，當然絕對不會去拜牠；那些虔敬的猶太人也永不會

這樣作。所以在那三年半的時期，他們都受到迫害；但神差遣這兩個

人堅固那些虔敬的猶太人（參見 11 章）。這兩位神所差遣回來的人，

很可能是摩西和以利亞，一個傳律法，一個為先知，都是猶太人最敬

重的人物。 

撒迦利亞書十四章告訴我們，列國將會集合起來，圍攻耶路撒冷，

城被攻破。但在那一刻，耶和華，就是主耶穌自己，會降臨，祂的腳

站在橄欖山上，山就從中間分裂為兩半。城內剩下的三分之一猶太人，

就從山谷中逃跑，主將祂的子民拯救出來。這些猶太人親眼看見主，

就大大哭泣，因為他們曾經棄絕祂。他們就悔改，也必被洗淨，以色

列全家必得救。 

哈米吉多頓戰爭以後，千年國度就建立起來。在國度期間，神給

亞伯拉罕、以撒和雅各所有的應許，包括神與猶太人的列祖所立的約，

都會一一應驗。在這一千年，猶太民族必成為萬國的中心。他們成為



祭司的國度，出去把神的道教導列國。最後，在新耶路撒冷城內，必

有給猶太人預備的地方，而城的十二個城門，都刻有以色列十二支派

的名字。這就是歷世以來神工作的完美結局。舊約和新約所有的聖徒

都會聚集一起，成為永生神兒子的永存新婦。基督要承受猶太民族，

繼續坐在大衛的王位上，祂是猶大支派的獅子。 

列國 

看啟示錄的第三個角度——列國，他們又如何？基督以萬王之王、

萬主之主的身分得著列國。啟示錄五章給我們看見站在寶座前的羔羊，

從那手中握有書卷的接過書卷；這書卷是這地的契約。直到那個時候，

地是給撒但霸佔，牠一直盤踞這地。但是，牠並沒有地的擁有權，神

是唯一擁有地的，祂從未放棄這地的所有權。 

所以到這個時刻，神要把這所有權交給祂的愛子，因為祂已得勝。

羔羊就打開書卷，執行神的計畫，把地和其上的萬國都帶回來，服在

祂的腳下。但當神藉著祂愛子把地和列國回歸給祂時，就引起反抗。

這就是為甚麼當書卷的印揭開、號筒吹響時，各種災難就臨到地上列

國。這些災難是仇敵反抗所引起的。撒但和世界都拒絕基督，不讓祂

把地收回去，因此世上就發生這一切災難和禍患；我們卻不可因此怪

責神。事實上，這些災難和禍患只是產難疼痛的開始。換句話說，神

要從這些可怕的災難中，實現祂心意中的積極果效，這是神的智慧。 

在一切結束以前，撒但作最後的掙扎，要對抗神的國，但主必降

臨，用祂口中出來的利劍擊殺仇敵（參 19 章）。撒但自己被捆綁，

關在用印封上的無底坑裡；敵基督和那假先知就被扔到火湖裡。凡敵

擋主的人都被滅絕。然後就是萬民的審判——就是山羊和綿羊的審判



（太 25 章），接著就是基督的千年國度在地上統管萬國。 

千年國度 

千年國度是一般哲學家和理想主義者夢寐以求的烏托邦，現在最

後，真正的烏托邦實現了。基督在地上作王，祂要以公義治理，也用

鐵杖統管萬國。 

「公義必當祂的腰帶，信實必當祂脅下的帶子。豺狼必與綿羊羔

同居，豹子與山羊羔同臥；少壯獅子與牛犢並肥畜同群；小孩子要牽

引他們。牛必與熊同食；牛犢必與小熊同臥；獅子必吃草，與牛一樣。

吃奶的孩子必玩耍在毒蛇的洞口；斷奶的嬰兒必按手在毒蛇的穴上。

在我聖山的遍處，這一切都不傷人，不害物。因為認識耶和華的知識

要充滿遍地，好像水充滿洋海一般。到那日，耶西的根立作萬民的大

旗；外邦人必尋求祂，祂安息之所大有榮耀。」（賽 11 章 5~10 節） 

彌迦書四章三節也說：人必將刀打成犁頭，把槍打成鐮刀，不再

有戰爭，人也不再學習戰事。平安必臨到全地，因為和平之君終於來

臨了。這就是千年國度。 

最後的審判 

千年國度以後，撒但作最後的反抗，然後就有最後的審判（啟

20 章）。所有死人要復活，照他們在地上所行的受審判。若有人名

字沒記在生命冊上，到那時候就要受審判，然後被扔在火湖裡。先前

的天地都被焚燒，新天新地要來臨。新耶路撒冷從天而降到新地上，

萬國要在聖城新耶路撒冷的光中行走，他們要將自己的榮耀歸與神。 

基督將是那萬王之王和萬主之主。簡單地說，這就是內有耶穌見



證的啟示錄：神見證祂的兒子將要承受萬有——教會、猶太人、列國。 

那麼，我們當如何反應呢？我們的回應該是：「來，快來！」 

主說：「看哪，我必快來！」 

「主耶穌啊，願祢快來！」這該是我們堅定不變的態度和回應。 

禱告： 

親愛的天父，我們實在稱頌感謝祢，因著這些預言，顯明了福音

的愛子，祂是祢旨意的中心，祂要承受萬有。哦，這真是我們何等有

福的權利！祂竟然要得著我們，而我們得作祂的新婦。哦，主啊，我

們祈求靠祢的恩典，我們能忠心對祂，作得勝者，好使我們在祂手中

成為有用的，榮耀祂的名。主啊，不論我們從四周，或甚至在自己裡

面所看見的是怎樣，我們都要讚美感謝祢，因為祢是信實的，永不失

敗；祢必得著從起初為祢的愛子所定意的一切。因此，主耶穌啊，今

天我們向祢的呼求是：為了祢的榮耀，求祢使我們得以完全。奉我們

主耶穌的名，阿們。 


