
healingwings.net 

神说话了 

江守道弟兄 

11 撒母耳记下－一个合神心意的人 

读经： 

「大卫登基的时候年三十岁，在位四十年。在希伯仑作犹大王七

年零六个月；在耶路撒冷作以色列和犹大王三十三年。」（撒母耳记

下 5 章 4~5 节） 

「既废了扫罗，就选立大卫作他们的王；又为他作见证说，我寻

得耶西的儿子大卫，他是合我心意的人，凡事要遵行我的旨意。」

（使徒行传 13 章 22 节） 

祷告： 

亲爱的天父！我们真要感谢赞美你，因为借着你爱子的血我们得

以来到你恩典的宝座前；如今我们比以往更需要你的恩典。所以我们

单单地仰望你，愿你向我们施恩，好使你的心意和你的话语能向我们

开启，我们得以被吸引更靠近你自己和你的旨意。我们实在把这段时

间交在你的手中，并且信靠你的圣灵来成全你在我们每一个人里面已

经开始的工作，好使你的荣耀得着称赞。奉我们主耶稣的名，阿们！ 

小引 

撒母耳记上、下原是一卷书。它告诉我们以色列人如何发展成为

https://healingwings.net/


一个国度，一个国家。在撒母耳记上我们看见从士师到君王的转换，

和从祭司到先知的转换。我们知道，先前，以色列是在士师之下。我

们在上一篇说过，士师的等次是神的一个紧急的处置，而不是神永久

性的等次。神的子民们因为不忠心所产生的苦难，和神对他自己子民

的怜悯，而兴起了士师来把他们从仇敌手中拯救出来。但是你若仔细

读士师记，会发现没有一个士师曾经治理过以色列所有的支派；也会

发现在历任士师治理之下，那时间和期限都不长，都不过是暂时的。

在任何一位士师之下，百姓们从来没有被结合起来成为一个国家（国

度）。然后，神把他们从士师的等次中带出来。那就是撒母耳记上所

给我们看见的。 

在先前，以色列子民们与神的连系是借着祭司。祭司们是神所拣

选的一班人，来把人们带到神面前，但是再一次的，我们发现祭司体

系严重的失败了。因着祭司们的失败，神兴起了先知来作为神和他子

民之间的连系。当你来到撒母耳记上一开始的地方，就会很清楚地看

到这点。以利是祭司，同时又是士师，但是他严重的辜负了神，而在

他身上，整个祭司体系和士师的体系都够不上神的目的。所以神开始

来作改变，从士师改到君王，并且从祭司改到先知。他兴起了撒母耳

来作先知，而这先知的等次延续了一千年直到施洗约翰。所以撒母耳

记上实际上说到转换，而撒母耳记下说到建立。换句话说，以色列的

国度乃是在大卫王的治理下才被稳固地建立起来。 

撒母耳记上的 1 至 24 章最可能是撒母耳本人所写的，因为我们

知道撒母耳确曾写作并且留下了记录。撒母耳记上自 25 章到整卷撒

母耳记下最可能乃是先知拿单和先见迦得的著作。我们怎能知道呢？ 



「大卫王始终的事，都写在先见撒母耳的书上，和先知拿单，并

先见迦得的书上。」（历代志上 29 章 29 节） 

所以大卫的整个故事实际上是借着三位先知记载下来的，他们就

是撒母耳、拿单和迦得。 

以色列成为一个国度 

神要建造以色列人成为一个国度。这是神为着他子民的旨意。神

的旨意并不是要让他的子民们四散、分开或是软弱；神的旨意乃是要

他的子民们被结合而刚强，好像他的国度临到地上一样。但是在神实

现他的旨意和目的之前，首先要寻找一个合适的器皿。换句话说，神

关心人更重过工作。神是有一个工作要作，但如果他不能找到那对的

人，他会等待，直到他得着了对的人，才开始那对的工作。这乃是神

确定的法则。可是人都非常没有耐心。当我们看到一个需要，当我们

盼望看见一个工作被完成，我们会相当急切，以致于认为只要我们能

作成那工作，谁去作都不要紧，那个人是否合适都无所谓。我们强调

工作过于人，因此之故，结果就是那些工作在仓促中作了，不久以后

就会一一地被毁坏，而留下悲惨的结局。这是我们在撒母耳记上所看

见的。 

神的旨意是要赐给他们一个王，好表明他是他们的王。但是以色

列人是那样急切地要成为一个国度，好像他们四围的列国一样，以致

他们不能等待神的君王。他们要照着列国的样式立一个王。所以他们

得着了一个王。他们得着了扫罗王，一个属肉体的人；而结果是何等

的悲惨！所临到他们的是何等的不幸！实际上神一直都在预备一个器

皿，一个合适的器皿；但不幸的是，以色列人不能等待。 



基督的王权 

「惟有你们是被拣选的族类，是有君尊的祭司，是圣洁的国度，

是属神的子民，要叫你们宣扬那召你们出黑暗入奇妙光明者的美德。」

（彼得前书 2章 9 节） 

我们属主的人是蒙召成为一个被拣选的族类，是有君尊的祭司，

是圣洁的国度，要叫我们来宣扬（表明）那召我们出黑暗入奇妙光明

者的美德。教会也是一个国度。实际上，今天神的教会，就是神的国

度在地上显在这时代中。神的旨意是我们应该合一，而不是四散的。

神的旨意是我们应该刚强，而不是软弱的。神的旨意是要我们能宣扬

那召我们出黑暗入光明者的超越和美德。那就是说，神的旨意乃是要

我们作为他的教会，成为他的国度向着世界，有一个美好的见证，一

个刚强的见证来显明我们有何等的一位神。这乃是神的旨意。 

为要使神的旨意能以完成，有一位是大卫的子孙（儿子），却大

过大卫，是大卫的主，就是我们的主耶稣。他就是神为着那国度所设

立、所预备的那一位。换句话说，在他的王权下，神的这个国度要被

建立。但是不幸的，我们不肯等待。多少时候我们试图建立那国度。

我们跟随人，或者有人甚至把自己设立起来作王。他要把人们聚在他

底下和他的周围，而结果是那个人的国度被建立而不是神的国度。我

们必须迫不及待地把自己放在基督的王权之下。在基督的王权下，神

的国度才会被建立在地上好像在天上一样。 

大卫 

上一篇说过，在撒母耳记上里可以看见三个人物，就是撒母耳、



扫罗和大卫。我们交通了撒母耳的一生，然后讲了一点点关于扫罗的

事，但我们没有说到关于大卫的任何事，因为撒母耳记下都是讲到大

卫。当我们来思想大卫的一生，我们必须回到撒母耳记上，因为大卫

的历史是从撒母耳记上 16 章开始的。大卫的一生可以粗略地分成三

个时期。第一个时期，大卫是个牧羊人；第二个时期，大卫是个逃亡

者；第三个时期，大卫作了君王。头两个时期是在撒母耳记上，而最

后一个时期是在撒母耳记下。 

(一) 牧羊人 

神已经挪去了扫罗，因为作为一个属肉体的人，他不曾也不能顺

服神。对他来说，神的旨意是愚拙的；因此之故，神将他挪开了。然

后神将大卫赐给他的子民作他们的王，并且为大卫作见证说： 

「我寻得耶西的儿子大卫，他是合我心意的人，凡事要遵行我的

旨意。」（使徒行传 13 章 22 节后半） 

「我寻得一个人。」神一直在寻找、在观察。你是否知道，他今

天仍然在寻察？他的眼目遍察全地，要寻找一个心完全向着他的人。

若是他找到这样的一个人，他将为他作何等的事啊！他将借着这个人

成全何等样的工作！他的兴趣一直都在人身上，而神要找到一个对的

人是非常不容易的。在整个以色列民中，神找了又找，终于找到了大

卫。 

在圣经里第一次提到大卫是在撒母耳记上 16 章。当时，大约十

五岁的少年人。他不过是个童子；但是，并不在乎肉身的年龄，乃是

在乎向着神的心。在以色列所有的人中，无论年老或者年少，神找了



又找，终于找着了一个十五岁的童子。大卫是耶西八个儿子中最小的

一个。他被父亲所忽略，也被哥哥们所藐视，因为在他身上看不见什

么了不起的事情。他们完全误会了他。他被打发到野地，到旷野去看

顾一些羊，这群羊是属于这个家庭的。在全家人的眼中，这个童子一

无用处，所以他们让他到野地里去看顾羊群。这就是全家人认为他所

能作的。 

1. 大卫的心 

这个童子连家人也不认识他，却是神所认识的。在旷野里，当他

在孤寂中看顾羊群的时候，他静静地把自己的心转向神。他把心向神

打开，因此，神也向大卫开启他的心。神与他有一种心对心的关系。

他开始摸着神的心，开始领会神的心。当然，作为一个童子，他的悟

性是有限的；但他的悟性随着年龄而增长——因着有更多的时间与神

同在。大卫之所以被选上，乃是因为他还是童子的时候，就把心向着

神打开，而神在他身上看见一颗纯洁完全的心；并不是因为他的外貌。 

他的长兄以利押一定是个身材高大的人，因为当撒母耳看见他时，

便心里说：「这一定是那个人。」为什么？因为撒母耳心里有扫罗的

印象。扫罗是一个高大的人，比众人都高过一头；很明显，以利押是

一个高大俊美又有吸引力的人。大卫还是个童子，可能很矮小；但是

神并不是因为外貌而拣选他，也不是因为能力和才干而拣选他。神拣

选他是因为他的心。这是神选择的标准。我们看外貌，这包括长相、

身材、谈吐、才干，可能还有经验、地位以及所有关系。人总是看外

貌来挑选人，但那不是神挑选人的方式。神不看人的外貌，他看人的

内心。若想被神选上，重要的是内心而不是外在样子。 



当神差遣撒母耳到耶西家里去膏一位准备作将来的王时，父亲甚

至不愿稍费力吩咐人叫大卫从野地回来。这个孩子能作什么呢？他召

来了其余七个儿子。显然，他们都有某些可取的仪表，各有不同的引

人之处。他们一个接一个从撒母耳面前经过。以利押是第一个出现的，

撒母耳心里说：「这一定就是他」，因为他真像扫罗。但是神说：

「不要这样看。这不是我拣选的方式。」第二个经过了，第三个也经

过了，一个接一个，撒母耳说：「神没有拣选他们任何一个，这是你

所有的儿子吗？」作父亲的说：「还有另一个在野地里看守羊群；他

什么都不是，算不了什么。」撒母耳说：「我们必须等候，叫他回

来！」所以当大卫出现时，神说：「这就是他，你起来膏他！」 

2. 与神同在的隐藏生活 

大卫被神所膏，神的灵就降在他身上；但是他仍被打发回到野地

看守羊群。很明显，在那段时期，在神的膏油之下，他经历了神的拯

救。有时来了狮子，有时来了熊，大卫就起来在神的能力中撕裂了熊

和狮子，从而拯救了羊群。那是大卫在野地里所显出的大勇力——一

个童子，赤手空拳，打死狮子和熊，救了羊群——但是没有人知道。

大卫并没有回家到父母面前吹嘘：「你们看我作成了什么！你们轻看

我，现在看我作了什么。」他没有这样做。直到日后，当扫罗不能相

信他可以承担迎战歌利亚的任务时，大卫才说：「我能！」才提起那

件事。以前从没有人知道。 

我们是何等不同；我们常要找机会证明自己是个人物。若神使我

们作了某件事，我们就要让每个人知道。但是大卫不同。大卫在人前

从不推销自己。虽然他受了膏要作王，但仍满足于牧放羊群，等待神



的时候，而不试着为自己作任何事。我们不知道他继续看守羊群有多

久，但我们确实知道一件事，就是当他在野地里，他与神有甜美的交

通：他与神之间有一种隐藏的生活，一种人所不知道而神所知道的生

活。 

亲爱的弟兄姊妹们！我们倾向于活在人前。实际上，我们活在人

前过于我们真正的所是。我们穿戴上许多并不是真属自己的东西，为

要给人一个好印象，却很少有暗中与神同在的隐藏生活。然而，只有

这种生活才算得数。在人前的表现并不重要，人的估量并不准确；怎

样活在神面前才算得数。我们是否与神有一种隐藏的生活？我们是否

花时间在内室里与神同在？我们的生活是否全热在人前，让人看见，

而背后却一无所有？或是有许多背后的生活，内在的、暗中的，与神

一同的隐藏生活？虽然人们不知道，也没有看见，那无关紧要，因为

迟早那个果效会被看见。 

3. 一颗牧人的心 

在旷野里，大卫也培养出一颗牧人的心。看守羊群的人必须有一

颗牧人的心。若只是雇工，为着工价而生活，那他所关心的当然是自

己，当狮子或是熊来了就先逃跑；因为他自己比羊群重要，他必须保

全自己的生命。但是大卫在看守羊群的时候，培养出一颗牧人的心。

他爱他所看守的羊，并且愿意为他们牺牲自己的生命。这就是为什么

他与狮子和熊搏斗的原因——一颗牧人的心。这是为着神呼召他将来

所要从事的工作的预备。若没有一个与神同在的隐藏生活，他怎么能

作君王来治理一个国家呢？他不会知道神的旨意，他会照着自己的意

思来治理而把神的子民弄得一团糟。他必须与神有一种隐藏的生活，



也必须培养一颗牧人的心，因为神的子民们好像草场上的羊一般。他

们是神的羊；若神兴起你来作为牧人，你需要一颗牧人的心。你需要

对羊群有一种甘愿为他们舍命的爱。你不是以自我为中心，为一己之

利而保全自己；却宁愿为羊群牺牲自己。这种牧人的心必须被培养起

来。在大卫身上，你会发现神正在预备那个器皿。 

4. 呈现给以色列国 

然后神将他呈现给以色列人的日子到来了。在非利士人和以色列

人之间有争战，非利士营中有一个讨战者，就是歌利亚。他向以色列

的军队叫阵说：「挑一个人出来，让我们打一场。」所争的问题是谁

作谁的仆人：到底是以色列人作非利士人的仆人，还是非利士人作以

色列人的仆人？谁来统治？这个问题要在与歌利亚的战斗中决定。但

是在以色列军队中没有一人能答应这个挑战。若无人应战，那么以色

列人就要成为非利士人的仆人。 

大卫并不在军队里；他仍旧在照顾羊群，但是他的三个哥哥都在

军中。在神主宰的调度下，他的父亲把他从野地叫回来，对他说：

「去战场看看你哥哥们好不好？」他被打发到战场上而面对这个挑战。

大卫抓住这个机会向前迎战非利士人。他说： 

「你来攻击我，是靠着刀枪和铜战；我来攻击你，是靠着万军之

耶和华的名……以色列军队对神……使普天下的人都知道以色列中有

神，又使非利士人知道耶和华使人得胜，不是用刀用枪。」（撒母耳

记上 17 章 45~47 节） 

大卫打死了歌利亚。这是他被呈现给以色列国的方式。这是他一



生经历的第一个阶段。 

5. 大卫所表征的救主耶稣 

弟兄姊妹们！我们有一位比大卫更大，是大卫的子孙；然而他是

大卫的主，就是我们的主耶稣。当神差遣他的爱子到世上来，他生在

马槽里，因为旅店里没有房间留给他。他被隐藏在拿撒勒直到三十岁。

那些年是隐藏的年日。我们唯有知道的是在他十二岁时，他被带到耶

路撒冷献给神成为律法之子。你记得他怎样留下来的故事，因为他说

他应当以他父的事为念。但是身为孩童，他与父母一同回去，顺服他

们并服在他们的管理之下。在那里度过了不为人知的隐藏岁月。在人

的眼中看，拿撒勒还能出好的吗？不可能！但他是神所知道的。 

到了三十岁，神把他摆在以色列人面前。神让他出现在以色列人

面前的方法是受浸。施洗约翰正呼召全国的人悔改：「天国近了，你

们应当悔改！」「你们不能再像平常那样下去，不要认为自己还好。

你们需要悔改，需要彻底回转，因为神的国近了。」我们的主耶稣来

到施洗约翰那里受浸，约翰意识到，站在他面前的这一位具有如此完

美的性格和全备的知觉，所以约翰说：「不，我不能作！」为什么呢？

因为他是一个不需要悔改的人。全世界没有一个不需要悔改的人。我

们需要不断悔改；但这里有一个人，他没有什么是需要悔改的。在地

上的那三十年里，隐藏在丘陵起伏的乡下，对他来说没有什么是需要

悔改的，因为他一直都是顺服神的。然而耶稣说：「我们理当尽诸般

的义。」他容许这事被成就，因为他为我们的缘故献上自己作为祭物。

他舍了自己给以色列人，也舍给全世界，来站在我们悔改的地位，来

站在我们死和埋葬的地位。当他从水里起来时，天开了，圣灵仿佛鸽



子降在他身上并住在他里面，有声音从天上来说：「这是我的爱子，

我所喜悦的！」他被摆在以色列国面前，好像神的羊羔一样。 

然后他被引导到旷野接受这世界之王的挑战。在伊甸园里，亚当

被撒但挑战而失败。我们的主耶稣在圣灵的能力下，被催到旷野，在

那里受仇敌的试探。他把自己完全交给神，顺服神，敬拜神，单单事

奉神，弃绝自己和世界。他打败了那壮士，在一个地位上能释放一切

被囚者而得自由。从此，他出来传讲道。他被呈现于这世界。 

(二) 逃亡者 

1. 因受苦而顺服 

很快，大卫的胜利变成了逼迫，因为扫罗嫉妒他。当他们回到耶

路撒冷，妇女们出来迎接凯旋队伍，唱道：「扫罗杀死千千，大卫杀

死万万！」那是事实，却表现得非常不智慧；因此，嫉妒进入了扫罗

的心。非但没有因大卫所作而高兴，他反而嫉恨并开始逼迫大卫。所

以从撒母耳记上 18 章起，一直到撒母耳记上结束，你看到大卫像一

个亡命者四处漂荡了十多年。他藏在山洞里，住在旷野的山寨中，经

常挪移住处，为逃避扫罗的搜寻和追杀。在那十年中，他的苦难是如

此之大。许多诗篇是在那个时期写成的，在那些诗篇里，他倾倒了心，

你能看见他所经历的极大苦难。但借着这些苦难，他学会了顺服。 

神两次把扫罗交在他的手中。在撒母耳记上 24 章和 26 章里，神

有意把扫罗放在大卫手中为试验他，而大卫不敢碰神的受膏者。他宁

可等候神的时候而不自己作什么事来帮助自己。这值得我们思想！他

学习顺服，不顾自己的利益而顺服神。通常我们的态度是：若有机会



得到益处，总要紧紧抓住，不容放过；更何况那是神所赏赐的机会，

我们有千万个理由去得到它。可是大卫甘愿损失过于赢得，宁愿顺服

过于得着利益。他借着所受苦难学会了顺从。 

神要把大卫放在宝座上来掌权，来代表神的权柄——是代表神的

权柄，不是人本有的权柄——在神的产业、他的所有物上来行使神的

权柄。这是一件极大的事！没有严格的管教和约束，怎可能有人担得

起呢？达到权柄的路是顺从，是降服。如果我们不知道怎样顺服神，

我们怎能行使神的权柄呢？这是一个原则：除非我们知道怎样服在权

柄之下，我们就没有资格行使权柄。在这里，你看见大卫学了服在权

柄之下这重大的功课，为了有一天，神可以把他放在权柄中。 

2. 认识人的脆弱 

从表面上看，那十年是苦难的岁月，然而那是必要的，因为在那

十年中，大卫开始认识他自己。人并不是在平安和顺利的时候得以认

识自己，反而是在压力之下、在苦闷中、在敌对中、在需要和缺乏的

时刻，才能逐渐认识自己，认识人性的脆弱。在那些苦难的年日中，

大卫开始认识自己远超过以往。为什么呢？当扫罗在搜寻他时，你看

他对扫罗说什么：“你为什么出来寻找我呢？我是谁？我不过是一条

死狗，一只鹧鸪，一只虼蚤而已。我什么都不是，不值得你出来搜

寻！”（撒母耳记上 24 章）他竟能在仇敌面前如此承认！ 

有时候，我们可能装作谦卑地说：“我什么都不是，我只不过是

个虼蚤。”但是如果有人冲着你说你是一只虼蚤，你会怎么感觉？或

许在朋友面前，你能说：“我不过是条死狗”，因为你知道朋友们不

会接受这个说法；但如果在仇敌面前如此说，他们一定会接受，并真



把你当成一条死狗。你还会如何作呢？然而，在那些苦难的年日之后，

大卫得了一个结论：他什么都不是。他真的认定自己不过是一条死狗，

一只虼蚤罢了！并且他也不怕在仇敌面前承认：“让人们看我像一只

虼蚤，因为那就是我。”除非你受苦，你怎能学这个功课呢？苦难是

一帖非常好的药剂。 

3. 学习在更丰满的道路中认识神 

在他忍受的那些年日中，他不仅借顺服学习彰显神的权柄，学会

认识自己，还学会在更丰满的道路中认识神。我们读一读诗篇，看他

怎样称呼神，就知道他对神的认识是多面的。他用许多不同的描述和

名称来称呼神。例如，在诗篇 18 章 2 节，他说：“耶和华是我的岩

石，我的山寨，我的救主，我的神，我的盘石，我所投靠的；他是我

的盾牌，是拯救我的角，是我的高台。” 

神成为他的一切。这些并非空洞言语，其背后有历史和经历。当

他软弱时，他发现神是他的力量；当他低沈时，他发现神是他的高台；

当他逃避时，神是他的山寨；当他受仇敌攻击时，神是他的盾牌。换

句话说，他在一个更丰满的方式里经历了神。 

弟兄姊妹们！这正是我们所需要的。我们需要经历基督，让他真

的成为我们的一切。说“基督是我的一切”容易，但他真是你的一切

吗？这需要被考验。当你被考验时，你会看见他是否真是你的一切，

或者是否有别的事物比基督更重要。惟有借考验，你才会被带进那个

地位——基督成为你的一切。这样，你的见证才是真实的。这些预备

的工作是为了将来为神掌权，这是不可缺少的预备。 



4. 国度的转换 

在他患难的日子里，大卫逃到亚杜兰洞，他的兄弟们和家人听见

后便去与他同在（参撒母耳记上 23 章）。所有受窘迫的、欠债的、

心里苦恼的，都聚集到大卫那里。他就成为这些人的领袖，大约有四

百人。到了撒母耳记上 23 章，又有二百人加入他们，一共约有六百

人跟随他。后来，在历代志上 12 章，又记载在洗革拉以及希伯仑，

有更多的人从以色列各支派中出来跟随他，要立他为主，把国度转移

给他。 

你看！这与那位比大卫更大者是何等相似。我们的主耶稣在世上

显明自己后，周流四方行善事，医治疾病，喂饱穷困，释放被囚者，

使死人复活，传福音给穷人。他除了善事以外别无所行。他被藐视、

被弃绝、受尽逼迫，最终被钉在十字架上。在十字架上，他完成了救

赎的工作，把希望给每一个人，开启了天的门，关上了阴间的门。他

从死里复活，升上高天，神用膏油膏他，使他以荣耀和尊贵为冠冕。

他坐在神的右边，等候仇敌作他的脚凳。 

但他在地上仍是另一种情形。在天上，他在荣耀里；但在地上，

他仍旧被藐视、被弃绝、受逼迫。然而感谢神，他正召聚一班子民到

他那里，就是那些属于他家里的人。感谢神！我们就是他的家。 

弟兄姊妹们！你是否认为我们应该出到营外就着他去？或你认为

现在是应该妥协的时代，好赢得这世界？你是否认为此刻我们应获取

世界好感？现在是我们得荣耀的时候，还是受羞辱的时候？我们岂不

应当出到营外就着他去，因为他在营外？我们是他家中的人。所有受

窘迫的人，这家是我们该去的地方。为什么以色列应受窘迫？照理他



们该是神的国度，但如今在扫罗统治下，难怪人们受窘迫、欠债并心

苦。 

你是否满意今天的世界？你是否满意宗教世界？你是否感觉穷乏，

缺少属灵供应？你是否为世上发生的事而灰心，尤其是在神子民中所

发生的事？如果这是你目前的光景，那么出到营外，亲近我们的大卫

吧！逐渐地，越来越多的人从既有的光景中出来，到大卫那里。他们

甘愿忍受基督的羞辱，而不愿享受埃及的丰富。正是借着这些人，神

要把世界的国度转换成神和他的基督的国度。这是神今日所作之事。 

(三) 成为君王 

最后一个时期是大卫作王的时期，这记载在撒母耳记下。他在希

伯仑作王七年零六个月，在此期间，大卫家与扫罗家常有争战。随着

时间推移，大卫的家越发强盛，而扫罗的家日渐衰落。最终，大卫在

耶路撒冷加冕为全以色列的王，统治三十三年。在希伯仑作王时，他

三十岁；前后共作主四十年。在他的治理下，他将所有以色列人联合

成一个国家，一个国度。他的版图从地中海延伸到伯拉（幼发拉底）

河，从红海延伸到欧伦特河。换句话说，神向亚伯拉罕、以撒、雅各

所应许的地土，都在大卫治理之下得以实现。这是以色列人第一次真

正得着他们的产业。 

1. 攻取耶路撒冷——神的名被尊为圣的地方 

大卫登上宝座后，有三件事标明他的主权。第一件事就是攻取耶

路撒冷（参撒母耳记下 5 章）。实际上，我们若查看地里或以前的政

治史，耶路撒冷并不居战略上或地势上重要的位置。它并不是以作为



一个世界中心的地点。但是当大卫一作了王，头一件事就是取得耶路

撒冷并使它成为全国的首都。为什么呢？并不是为着政治理由，也不

是为了地理的因素；乃是因为大卫是一个合神心意的人。不知怎样的，

他从神得了启示，知道这是神在世上要安放他名的地方。 你记得在

申命记十二章里，借着摩西，神告诉以色 列人在他们进入应许之地

以后，他们不应该再照着过去所行的去行。因为他们是客旅是寄居的，

走过旷野地的时候，无论他们在那里，他们都可以向神献上祭物。但

是神说：「等你们进了应许地并且得着了它，就不要这样了。你们不

能在任何自己想要的地方献祭。我要命定一个地方，我要将我的名安

放在那里。你们必须到那里献祭，不能在别处。」可是在以色列人进

入应许地之后，有几百年之久，没有人知道那地方在那里。直等到大

卫来了，才从神那里得知耶路撒冷就是那地。他从心里关心神的利益。

他不是为着自己的利益来作王，好像世上的君王一样。 当世上的君

王有了那 地位，他们就为自己谋利益，但是一个代表神的君王却不

是这样。在神的国度里，那君主的心乃是要服事神的目的，因为神想

要一个能安放神名的地方。所以大卫取得了那地方，好使神的名可以

被尊为圣；好使神的名可以彰显在这地上。 

2. 神的约柜 

大卫作王后的第二件事是将神的约柜迎进耶路撒冷（参撒母耳记

下 6 章）。约柜代表神的荣耀与同在，但曾被非利士人掳去。回到以

色列后，百姓并未预备好接待它，它被隐藏在基列耶琳树林二十年。

即使撒母耳带领百姓悔改之后，约柜仍留在树林中。 

大卫在逃亡期间便关心约柜的下落，并寻求它的所在。诗篇 132



篇 6 节说：“我们终于在野地的树林里，就是它被隐藏多年的地方，

寻见了约柜。”没有人寻找它，也没有人珍视神的同在，但大卫寻求。

当他得着耶路撒冷后，首要之事就是把约柜迎回锡安，置于自己的帐

幕中，使神的同在成为国度的中心，使神作全以色列的王，而大卫仅

是神的代表。 

3. 神的家 

第三件事记载在撒母耳记下第十章。当大卫在王宫休息时，他心

中说：“我不能休息，我必须为神建一个家，一个殿，一个永远的居

所。我怎能住在香柏木的宫中，而神的约柜仍在帐幕里？不能这样！

我必须为神建一座殿。” 

虽然神没有允许他亲自建造，因为他是战士，流过许多人的血，

但神允许他为圣殿作预备。从他对神的爱中，他为神的家作了预备。

神赐给他圣殿的样式，并赐他一位儿子所罗门来建造殿。在整个大卫

的王权中，他的兴趣始终是神的利益，而非个人利益，使神在以色列

的见证得以彰显，国家也因神而强盛统一。 

大卫的错误 

然而，在撒母耳记下中，我们也看到大卫犯了两个严重的错误。

第一件记载在撒母耳记下十一和十二章。当时，原本是争战的季节，

但大卫未能亲自率军作战，而选择在王宫中休息。他不尽君王之责，

在闲散中犯了大罪：夺取将军乌利亚的妻子，并谋杀了那位将军。 

大卫向神有一颗完全的心，但并非完全无瑕。因着这件事，神的

管教随即临到他。当我们读诗篇 51 篇时，可以看到大卫悔改的心。



他呼求神，心在神面前撕裂破碎：“神啊，我甘愿献上任何祭物，但

你不会接受。你所喜悦的是忧伤痛悔、破碎的心。”因他的悔改，神

赦免了他。然而，管教仍随之临到他和他的家：从拔示巴所生的头一

个儿子死亡，无论他如何禁食祷告，神并未垂听。但第二个孩子出生

时，神说：“我爱这孩子。”这就是所罗门，其名意为“平安”。 

在大卫治理的末期，他又犯了另一个严重的错误。这一次，是出

于骄傲，他要数点自己的百姓。他想知道自己的国度究竟有多强大。

神曾应许，要赐福给他们，使他们如天上的星、如海边的沙般繁多。

然而，大卫被骄傲抓住，他想通过数点百姓来确认自己的力量。 

这行为犯罪得罪了神，以致刑罚降临全国。瘟疫降在以色列地三

天之久。大卫在悔改中说：“都是我的错，不是百姓们的。击杀我，

而不要击杀百姓。”他真心悔改，神指示他到摩利亚山，在亚劳拿的

禾场筑坛，瘟疫便止住。大卫顺从而行，这个禾场后来也成为将要建

造圣殿的地点。从管教与刑罚中，显露出神的怜悯和恩典。 

比大卫更大的那一位——主耶稣 

亲爱的弟兄姊妹们！我们有一位比大卫更大，那就是我们的主耶

稣。神膏他作君王，他所作的、正在作的、以及已成就的，远超过大

卫。首先，他将神的名放在我们里面。约翰福音十七章记载耶稣的祷

告：“父阿！我将你的名赐给他们，保守他们在你的名里面。”今天，

神不仅是主耶稣的父，也是我们的父。我们可以呼喊神为“阿爸，父

亲”，因神已将他的名赐给我们，使我们成为神家中的子民。耶稣也

将自己的名赐给我们，说：“向来你们没有奉我的名求什么，如今你

们求，就必得着。”（约翰福音十六章 24 节） 



今天，神的名在地上，也在教会中，这名将我们连结，使我们合

而为一。正如以色列人必须一年三次到耶路撒冷显明他们是一个子民，

我们因神的名被召聚，也成为合一的群体。我们应当尊重这名，正如

主教导：“愿你的名被尊为圣！” 

耶稣的同在使我们得以认识他：“无论在那里，有两三个人奉我

的名聚会，那里就有我在他们中间。”（马太福音十八章 20 节）我

们因他的名而聚集，经历他的同在。没有什么比他的同在更宝贵。若

没有同在，我们的聚会便是徒然。 

主耶稣也在建造我们，使我们成为他的家，不是用死的石头，而

是用活石。他说：“我要把我的教会建造在这盘石上，阴间的权柄不

能胜过她。”（马太福音十六章 18 节）他将我们建造为家，使神在

他的子民中得安息。正是今天，主在教会的建造中，建立国度。 

感谢神！我们的主耶稣，不像耶西的儿子大卫，他完全没有过失。

他从未犯罪，所行的一切都是良善的、最美好的，遵行神的旨意：

“愿你的旨意行在地上，如同行在天上！”因此，今天我们是神的国

度，是神的教会。神的名住在我们里面，神的同在在我们中间，他的

应许成就，我们在他的家中被建造。 

祷告: 

亲爱的天父，我们感谢赞美你！因为你的儿子是大卫的后裔，也

是大卫的主。我们感谢你，因你已膏他作王，而我们是他的国度。愿

他来治理我们，愿你的名在我们中间被尊为圣，愿你的国降临，愿你

的旨意行在我们中间，如同行在天上！荣耀归给你，阿们！ 


