
healingwings.net 

神说话了 

江守道弟兄 

13 列王纪下─属灵的领袖 

读经： 

「过去之后，以利亚对以利沙说，我未曾被接去离开你，你要我

为你作什么只管求我。以利沙说，愿感动你的灵加倍的感动我。」

（列王纪下 2章 9 节） 

「以色列王以拉的儿子何细亚第三年，犹大王亚哈斯的儿子希西

家登基。他登基的时候，年二十五岁；在耶路撒冷作王二十九年。他

母亲名叫亚比，是撒迦利雅的女儿。希西家行耶和华眼中看为正的事，

效法他祖大卫一切所行的。他废去丘坛，毁坏柱像，砍下木偶，打碎

摩西所造的铜蛇，因为到那时以色列人仍向铜蛇烧香；希西家叫铜蛇

为铜块。希西家倚靠耶和华以色列的神，在他前后的犹大列王中没有

一个及他的。因为他专靠耶和华，总不离开，谨守耶和华所吩咐摩西

的诫命。耶和华与他同在：他无论往何处去，尽都亨通。」（列王纪

下 18 章 17 节上半） 

「约西亚登基的时候年八岁；在耶路撒冷作王三十一年。他母亲

名叫耶底大，是波斯加人亚大雅的女儿。约西亚行耶和华眼中看为正

的事，行他祖大卫一切所行的，不偏左右。」（列王纪下 22 章 12 节） 

 

https://healingwings.net/


前介 

列王纪上下原本是一卷书。它实际上涵盖了神所拣选的子民整个

国度在君王统治下的全部历史。 在列王纪上我们开始看见分裂，而

在列王纪下我们发现了倾覆。 

所罗门死后，国度一分为二——北方的以色列国由十个支派所组

成，而南边的犹大国有两个支派。 在每个国度中我们看见它们各有

十九位王。在犹大国中的十九个王都是大卫的后裔。我们有意的撇下

亚他利雅，因为她是亚哈的女儿。 

她企图谋杀大卫所有的后裔，并且她篡夺了宝座有几年之久，所

以我们不把她算在内。因此，在犹大国里你发现只有一个王朝。可是

在北方的以色列国里，我们看见有十九个王，可是他们是属于几个不

同的王朝。一个人取代了另一个人而接管国权，并且最多延续到三代

或是四代，然后会有另一个人兴起取而代之。所以北国并不是一个王

朝而是好几个朝代。 

在南边的犹大国里，有几位好的君王像亚撒、希西家和约西亚。

可是在北边的以色列国里，我们找不出好的君王，一个也没有。在神

的怜悯里，他差遣先知们来指证犹大国和以色列国的不是，呼召它们

回转归向神，悔改并且遵行神藉摩西所赐给他们的诫命。但是很不幸

的，百姓却心里刚硬，而最后，两个国家都灭亡了。北国首先在主前

721 年亡于亚述人；而南国还延续了将近 130 年，因为神纪念大卫，

他要在这国中保留一个灯光。可是最后，因着他们的不顺服，就是南

国也在主前 588 年前后被巴比伦所灭。这就是我们在这两卷列王纪里

所看见的历史。 



上一篇曾经提过，我们不只是在这里研读古代的历史。我们知道

这些历史记在圣经中，乃是神的话语，正是为着我们今日的需要。可

是借着阅读和学习神古代子民们的历史，我们也能学到一些功课。 

就属灵一面来说，神今日的子民，就是一切蒙主救赎的人，我们乃是

神的国度。 

「惟有你们是被拣选的族类，是有君尊的祭司，是圣洁的国度，

是属神的子民，要叫你们宣扬那召你们出黑暗入奇妙光明者的美德。」

（彼得前书 2章 9 节） 

所以在非常真实、属灵的一面，神的子民——一切蒙主救赎的人

——是一个圣洁的国度。当然，我们只有一位君王，就是我们的主耶

稣基督。他是那完全的君主。我们理应顺服他，遵行他的旨意，来成

为他的见证和见证人。 

但是很可惜的，在教会两千年的历史中，神的子民，一如往昔的

日子中他所拣选的子民，一次又一次的背弃了他。我们远离我们的主

耶稣。我们开始偏离而去注意那些主之外的事物，因此世界就逐渐进

入教会。至终，教会就进入了离道变节的光景；但是神仍然在他的怜

悯中，打发他的仆人们到我们中间来。他仍然一次又一次的赐给我们

复兴，为要得回我们归向他；可惜很不幸的，就着整体来看，神的子

民们是在堕落而非上升。感谢神!在每个世代，神为着他自己保留了

七千人。以利亚向神埋怨说，「我是惟一剩下为你发热心的。」但是

神说，「不!我为自己留下七千人。」 

在教会历史中，不论我们怎样在外面看见教会偏离了神，他仍然

保留那些借着他的恩典向着他忠诚的人；因着这班人，神的历史历代



维持了他的见证。那是一个真实的安慰。 

列王纪下开始于以利亚的离世和以利沙的进入职事。以利沙接续

了以利亚先知的职事。以利亚的职事在性质上是属于判决性的，他把

审判带到整个国家。以利沙的职事在性质上是怜悯性的，他把生命和

复活带给百姓。而职事的这两方面性质，都必须包括在先知的职事里。

换句话说，一个先知的职事，在一面来说，是把审判带到神的子民中；

但是另一面，它带进复活与生命。我们需要神的审判好使我们悔改；

但是感谢神，在我们悔改之后会有生命，会有复活。 

这卷书从 1 章到 13 章记载先知以利沙的职事。在 17 章里，我们

看到北边以色列国的灭亡，然后圣灵就着他们的历史而作的评语。18

至 20 章，记述希西家王之下的大复兴。然后自 22 到 23 章，记述约

西亚王之下的另一次复兴。这些就是列王纪下的重要事件。 

属灵的领袖 

本篇信息的重点是集中在一位先知和两位君王身上：先知，就是

以利沙；而君王，就是希西家。 先知和君王都代表着属灵的领袖。

当我们思想在基督身体里的生活，会发现所有的都平等。我们都是基

督身体上的肢体，没有一个肢体比其它的肢体更重要。眼睛需要耳朵，

手需要脚。即使彼此都不相同，然而就着生命来说，我们都同享一个

生命，并没有差异；在神面前我们都是同等的。就着神的恩典来说，

一位弟兄或姊妹没有理由应该比其它的弟兄或姊妹多得着恩典，因为

神给所有人的恩典是一样的。而有些人得着多，有些人得着少的原因

并不是神在分赐恩典时有偏心，而是因为我们的度量不同。有些人得

着多些，而有些人似乎不能够接受。 



因此，就生命而言，我们在神面前都是同等的。但是就着工作而

言，我们有如神的国度。在神的国度里，不仅有神圣的等次，并且还

有各种的地位。在神的国里，我们的主耶稣是君王；在他之下，赐给

教会的有一些使徒，一些先知，一些传福音的，一些牧师和教师。这

些人是为着神话语的职事，为着成全圣徒的。圣灵也兴起长老和执事，

为着教会的行政来领导神的子民，并且帮助他们。所以当你来到神的

工作时，你确实会发现在那里有领袖。有些时候神的子民们非常注重

民主，他们感觉在教会中不应该有领袖，或者我们全都是领袖。当讲

到生命时，这是真的，我们都是平等的；但是当神开始工作，来建造

他的教会时，他确实兴起作首领的人来。我们需要有带领，因为缺了

这个，就不会有真实的建造。 

使徒、先知、传福音的、牧师和教师，是神所兴起的，为要建立

基督的身体，成全神的子民。当神的子民被成全时，就是成熟并且装

备好了，那么基督身体的每个肢体就会开始发挥功用，并且在爱中来

建造身体。这一班人是神赐给教会的恩赐。他们是在属灵的事上领头

的，借着神的话语来领导神的子民。 

神也在教会中兴起长老们和执事们。这些人是在某些责任里；借

着他们，神要来牧养，来帮助人们与主一同往前。第一类里的人，好

像旧约里的先知们；因为他们用神的话语来服事他的百姓。第二类的

人好像是旧约里的君主；他们更多关心行政治理的事，服事与事奉。 

带领对于教会的成长是非常重要的。倘若带领是错误的，领袖们

是自私的，那么全国都要受苦。这在以色列国和犹大国的历史中屡见

不鲜。当一个坏的王起来，那么全国就陷入咒诅之下；但若因着神的



恩典，有一个好的王起来，为神来掌权，那么全国就都蒙福。 

神的子民们好比一群羊。我想大家都喜欢羊。他们看起来如此可

爱、温驯和善良，为此我们感谢神的每一个儿女都是可爱的。但是你

知道，羊是最无知的。一只羊若是走迷了路，就不知怎样回来，不像

猫狗那么机灵。一只羊若被困在荆棘里，他也不能自己脱困，必须得

着帮助才能出来。羊也不认识他的草场，他会吃在他面前的任何东西。

所以羊需要牧人来为他拣择草场。 

神的子民们好像羊一样。他们是如此的善良、天真和无知。这就

是为什么在教会历史中，每当神兴起对的领袖时，神的子民就蒙祝福；

但有不好的领袖起来，神的子民们就很快的被导引偏离了正路，几乎

是一夜之间的工夫。他们只跟随那些带领他们的人走。这是为什么我

们说，神把属灵的领袖赐给教会是一件非常重要的事。领袖必须是从

神来的，而不是从人来的。领袖不是由人设立的，领袖的功能也不是

由有野心的人去夺取的；领袖乃是由神所选立的。当神将一些领袖

（是他自己所兴起的人）赐给他的教会，他们若真正的在神里面来带

领人，那么神的子民们是何等蒙福! 

所以我们必须向主呼吁，当我们正进入教会时期的最末后阶段时，

能在教会中兴起属灵的领袖来。我们是处在末期的结局时刻。这是一

个极大的离道背教、极大的偏离与下坠时期，许多神的儿女被引开到

这里或那里。他们是无知的。我们对他们要有感觉，然而这是我们需

要祷告，求主为着他的子民兴起属灵领袖来的重要时刻。这就是为什

么《列王纪下》对我们是如此的重要。那时代，神在向着他子民们的

话语职事里，兴起了先知以利沙，并且兴起了君王希西家和约西亚，



带领他们归向神。但愿神在今日，也作同样的事。 

先知以利沙 

（一）神的拣选 

以利沙这名字的意义是「他的拯救是神」。他是亚伯米何拉人沙

法的儿子。亚伯米何拉位于玛拿西支派里的约旦河谷中。他的名字在

《列王纪上》19 章第一次出现。神命令以利亚回去膏以利沙作先知

来接续他。因此以利亚来到亚伯米何拉，在那里找到了以利沙。当时

以利沙正忙着犁地，他同时操纵着十二对耕牛。 

就着先知的职事而言，这乃是神主宰权柄的拣选。我们的主在

《约翰福音》15 章 16 节说：「不是你们拣选了我，是我拣选了你们，

并且分派你们去结果子。」因此，不在于我们想要作什么，乃是在于

我们是什么样的人。神在他的主权里，要拣选他所要拣选的人。所以

不是任何人可以夸口或是强夺的；完全是神主宰的权柄。 

（二）殷勤 

为什么在以色列国众多的年轻人中，神独要拣选以利沙呢?从一

面说，每一件事都是根据于神主宰的拣选。但是另一面，我们要问一

个问题：为什么神拣选这一个而不拣选另一个来承担先知的职事呢?

神必定在那个年轻人里面看见了什么，使他有别于其它的年轻人。或

者用另一种说法，神必定在那个年轻人里面看到了什么，使他配得上

蒙拣选。那个年轻人在作什么呢?他正在耕地——作平常的工作——

但是他同时用十二对牛耕地。你曾否见过一个人用十二对牛耕地? 

一般说来，人们耕地只用一对牛，但是以利沙耕地却用十二对牛。



这显示他必定出于一个富有的家庭，否则不会拥有十二对牛。但是一

个富有家庭的子弟，可能根本不会去耕地，他会雇人来作工，自己可

以好好地享受生活。但这个年轻人却不是这样。即使他生在一个富有

的家庭，仍然自己耕地。换句话说，这个年轻人是殷勤的，非常的殷

勤。 

慕迪曾经说过：「神从不会用一个懒惰的人。」他还说：「神从

不会救一个懒惰的人，因为那个人太懒了，以致于连相信主耶稣都懒

得动。」神看到了那个有殷勤性格的年轻人，就拣选了他。不仅如此，

当那个年轻人工作的时候，他从不轻率地作工。他使十二对牛同时负

轭；他是全心在工作上。这是神能使用的人。 

(三) 在神面前一颗操练的心 

当以利亚到以利沙那里时，他连一句话都没有说，只将自己的外

衣搭在他身上。你知道发生了什么事吗？以利沙立刻跑到以利亚那里。

他说：「求你容我先向父母亲嘴（告别），然后我便跟随你。」以利

亚对他说：「我向你作了什么呢？」他就回去宰了一对牛，用套牛的

器具作柴煮了那牛，将肉给人们吃；随后就起身跟随了以利亚。 

这事怎么可能如此突然呢？这一切动作显示这个年轻人，虽然忙

碌于耕地的工作，但他在主面前操练自己的心有一段时候了。这并不

是一个突发的事件。他的心已经为着神，在对以色列国的关怀中操练

了相当一段时间。他必定时常祷告，在神面前有沉重的负担；必定是

等候在神面前。他正等待着被征召。他已经预备好了，但是他没有凭

着己意出来。他在等候，直到神呼召他进入那职事。可是他并不是闲

懒地在家里等候那呼召。当他正等待的时候，他很殷勤地把自己投身



在那个时刻神放在他手中的工作上，并且是全心的投入。因此当以利

亚将外衣搭在他身上时，立刻的，他就有了回应，因为他的心已经预

备好了。他就断了自己的后路，然后全心的跟随了以利亚。 

弟兄姊妹们！我们的心是否在神面前有过操练？当我们的手似乎

扶着犁在耕地，我们把自己全心地投注于神在那个时刻交在我们手中

的工作，我们全部的兴趣与负担是否就是要从地里得百倍的收成，那

就是全部了吗？或是当我们在耕地时，我们乃是因着神在这地上今日

所关怀的而有操练？我们的心是否为着神的国度而负担沉重？是否我

们在等候神，预备好去作神呼召我们去作的任何事情？换句话说，我

们不是服事这个世界，我们乃是事奉神，即使我们的手扶着犁，我们

的心是在神那里。当呼召的时刻来到时，是否我们预备好切断一切后

退的路来响应主呢？ 

另一面来说，若我们真有心，有负担为着主的工作，我们是否就

自己跨出来说：「我有负担，所以我要来作。我不能再等了」呢？不，

我们必须等候直到神的时刻，就是他的呼召临到我们。但是当那个时

刻临到时，不要迟疑，切断一切后退的路来跟随他。 

(四) 众人的仆人 

列王纪上 19 章 21 节让我们看见，此后以利沙就服事以利亚。这

在列王纪下 3章 11 节的小字注中说得更清楚，那里说：「倒水在以

利亚手上的。」我们或许不明白这里的意思，但你若去印度，就会明

白了。在印度，人是用手来吃饭的；吃完以后，就有人会倒水在你手

上好让你洗干净。换句话说，那乃是一个仆人的工作。 



以利沙是蒙召来作先知的。可能你会满心期望他开口说预言，但

是相反的，你发现以利沙却倒水在以利亚的手上。他在作一个仆人的

工作。你是否认为这是有损他的尊严？他应该传讲预言的，但你却不

见他传讲；他好像一个学徒服事着以利亚。这是属灵领袖被兴起来的

方式。若是神要兴起你来作为一个领袖，首先，你必须成为一个学习

的人。在你能带领之先，你必须成为基督的门徒。毕竟，带领人不是

坐在高位上来发号施令；作带领的乃是成为众人的仆人。因此，那仆

人的灵必须要被培养起来。 

主耶稣的十二个门徒也学同样的功课。主呼召了十二个使徒，但

是他们乃是要与他在一起来学他。他们不只是来学讲道的技巧，而是

必须来学习认识主，认识他的性格，他如何生活，如何处事为人。弟

兄姊妹们！这是我们所需要的。我们需要学他。我们需要学他的性格，

让他的性格成为我们的性格，然后我们才能将生命服事给人。 

(五) 以利亚的灵 

以利沙服事以利亚有一段时候，直到神呼召以利亚升天为止。有

一天以利亚告诉以利沙等候在吉甲，他要到伯特利去。以利沙说：

「不！我心与你同去。」他们到了伯特利之后，以利亚说：「留在这

里，我要往耶利哥去。」以利沙说：「不！我要与你同去耶利哥。」

当他们到了耶利哥之后，以利亚说：「等在这里，我要过约但河去。」

而以利沙说：「不！我要与你同去。」所以他们一路前行就过了约但

河。然后以利亚说：「我要被接离开你；你想要什么？你可以求。」

你知道以利沙求了什么吗？「愿你将你的灵双倍地给我。」 

以利亚的灵是什么呢？以利亚的灵是忌邪的灵，是神的愤恨；为



着神而愤恨。那乃是以利亚的灵。而我们知道以利亚的灵，特别是表

现在他失望灰心的时候。 

当你留意自己的时候，就会摆起一种姿态，以致没有人能真正的

知道你的灵。这是当然的，因为你就越会掩饰隐藏自己。我们不会让

别人知道我们的灵（真我）。可是在我们失望灰心的时候，所有外面

的面具都揭去了，然后真我才会出来。以利亚的真我什么时候出来呢？

当他失望的时候。他逃到西乃山，神向他说：「以利亚！为什么你在

这里？你在这里作什么？」以利亚回答说：「主啊！我为你大发热心。

我为你的利益大发热心。但是全国的人都反对我。他们还要杀我。」

（参见列王纪上 19 章）以利亚的灵是一个嫉愤忌邪的灵。 

请不要想错了，「嫉愤」这个词并没有用错。今天，「嫉愤」带

着一个很不好的涵意，但是这个词本身并没有错。（嫉愤、忌邪原文

作「嫉妒」，译按）若你是为对的事嫉愤，那是最好的。我们的神是

嫉妒的神，我们需要神的嫉妒。我们需要为神而嫉妒。我们必须如此

嫉妒，以致不能坐视任何神的利益被夺去。那才是为神发热心。而以

利亚就是如此的为神发热心，以致他的生命受到了威胁。 

以利沙向他要求说：「将你的灵加倍地给我。」这个年轻人真是

不为自己有什么雄心。其实有雄心并非不好。有些人认为基督徒不应

该有雄心。不！保罗说：「我有雄心（中译：我立了志向）」。那正

是在哥林多后书里所用的字，但是在圣经中却没有这样翻译。可是在

原文里，保罗说：「我有雄心要在凡事上讨神的喜悦。」（参见哥林

多后书 5 章 9节） 

以利沙要求得以利亚加倍的灵。换句话说，他要为神如此的发热



心，甚至于愿意接受加倍的试炼和加倍的苦难。那代价是极重的；只

因要加倍的得着以利亚的灵，他必须一路的从吉甲到伯特利，到耶利

哥，到约但河外。 

我们知道吉甲是除掉埃及的羞耻，辊掉肉体，在那里肉体被完全

的对付了。若是我们渴慕得着以利亚双倍的灵，第一件需要留意的事

就是让自己的肉体完全的被辊掉。然后我们需要到伯特利，就是神的

家。我们需要积极地看见什么是神真正的家，在这家中我们会生活在

一个开启的天之下。从那里，我们要到耶利哥——属灵的矛盾和争战

——而我们会经历基督的得胜。按着我们要渡过约但河，那乃是模成

他的死。以利沙经过了这些以后，他才回去，从此能借着生命服事他

所到的每一个地方。 

(六) 复活生命的职事 

在列王纪下前 13 章经文里，你发现以利沙一共行了 14 个神迹。

（关于这一点，有各种不同的意见，那并没有关系，不过是显明神怎

样使用那个人。）在所有这些神迹里，他将生命和复活带给人们。 

他分开了约但河的水。他治愈了耶利哥的水。确实，他咒诅了从

伯特利出来的童子。（在原文里他们不是童子，乃是十几岁的少年人。

伯特利在那个时候乃是偶像所在的地方；很明显，那偶像的祭司们打

发这些少年人出来讥讽嘲笑以利沙，那是嘲笑神所关注的事。「秃子

上去吧！上去吧！」换句话说，以利亚升天了，为什么你不也上去呢？

因此，审判临到了这些少年人。） 

在旷野里，他为三个王带来了水，使他们免于死亡。他使器皿里



的油增多，充满了那寡妇，就是先知的妻子和她儿子们所借来的一切

器皿，使他们能以维生。他使书念妇人的小男孩从死里活过来。他解

了汤锅里的毒。他使大麦饼变多而吃饱了一百人。他治愈了乃幔的麻

风病。他开了他仆人的眼，使他能看见神的大车火马围绕着整个城。

他宣告胜过亚兰人的得胜。而且即使在他死后，有死尸碰着了他的骸

骨，那个死人就复活过来了。那乃是复活生命的职事。 

亲爱的弟兄姊妹们！我们何等需要这样的职事。我们需要审判的

职事，但是我们也需要生命的职事，就是复活生命的职事。职事真正

的意义，就是将基督的生命分给神的子民。我们是何等的需要这样的

职事。 

君王希西家 

(一) 神量度的杆 

希西家二十九岁的时候登基，他一共在位二十五年。圣经上说希

西家跟从主，行他祖大卫所行的事，不偏左也不偏右。在旧约里，特

别在列王的历史中，神用大卫衡量每一位君王，因为大卫代表了合神

心意的那位君王，他遵行了一切神的旨意；所以神用大卫来量度在列

王纪中的每一个王。 

有些君王没有一点够得上；他们是不好的王。他们不行大卫所行

的。其它的王可能有某些大卫所行的事，然而不是全部。但有几个行

了大卫所行的一切事，因为他们的心像大卫一样是完全的向着神的：

希西家就是其中之一。事实上，在犹太人中，他们认为三个王是最尊

贵的。大卫是其一，希西家是另一位。他用他的全心来跟随主。他行



了大卫所行的一切事。他达到了神的标准。 

你是否知道今天神也有一个标准来量度每一件事？神不仅要来量

事奉，要量生命，要量工作；神要用一个标准来量每一件事。这标准

就是那位比大卫更大的，我们的主耶稣：他要照着主耶稣来量每一件

事。在作领袖的事上，他要用主耶稣作为量度的杆来看你有多少是符

合了他的标准。我们是否行他所作的事呢？或是偏离了他的尺度呢？

神的心何等乐见，一个作领袖的能构得上大卫的后裔，就是大卫的主。

希西家就是一位能构得上大卫的君王。 

(二) 信靠主 

希西家信靠主。他在位的第十四年，亚述王西拿基立上来围困犹

大的城邑。他包围了耶路撒冷并且作出无理的要求。在那样的情况下，

希西家全心地信靠主。他只向主呼求，主就搭救了他。弟兄姊妹们！

我们需要那种对主的信靠。 

(三) 一个兆头 

在他盛年的时候，三十九岁那年，希西家得了致死的病。神打发

以赛亚去向他说：「把你的家安排好，你快走了。」 

希西家就转脸朝墙哭泣祷告说：「神啊，求你纪念我！我向你存

完全的心。我为你行了一切的事，而现在正是我盛年的时候就要死

了！」 

因为他在神面前痛哭，神的心就软了。所以他打发以赛亚回去向

他说：「我听见了你的祷告。我必加增你十五年的寿数。到第三日，

你必上到殿里敬拜。」 



希西家问：「我怎么知道？是否给我一个兆头呢？」 

以赛亚说：「是的；你要亚哈斯日晷的日影向前进十度呢？是要

往后退十度呢？」 

希西家说：「我要日影往后退十度。」 

因此时间久往后退了十度。这太奇妙了！我们没有时间细说科学

上的证据，但是这事的确被证验了。天文学者推算在宇宙中，曾经失

去了二十四小时，而这二十四小时可以在圣经中找到；希西家的十度

是其中之一。（按，另一次是在约书亚记 10 章 13 节） 

神赐给希西家一个兆头：日晷的日影往后退了十度，并且他得了

医治。他是何等的相信和倚靠神。可惜很不幸的，他的心却没有因神

所作成的事而谦卑下来。所以在那十五年中发生了两件可怕的事情。

一件就是当巴比伦王听见希西家得了医治，他就差遣使者向他道贺。

希西家是何等的因自己国家的丰富和财宝而自豪，以致于受了使者的

怂恿和引诱。他们其实是来窥探的。他把他国中一切的都给他们看。

因这缘故，神告诉他，整个国家和他所有的一切都要被掳。 

所发生的第二件事，就是在这十五年中，希西家生了一个儿子，

取名叫玛拿西。这个儿子是最坏的君王之一；因着他的罪，神定意要

灭犹大国。 

亲爱的弟兄姊妹们！这对我们是一个极大的教训。若主说你的时

候到了，就快快乐乐地去吧。若你想说服神——我们的神是能被说服

的，因为我们的神心地是如此的柔软温和——但对我们来说却不是益

处。最好是让自己向神降服，因为他为你定好的每一件事对你都是最



好的；对神也是这样。 

感谢神，他确定兴起希西家来作一个属灵的领袖。在他的领导之

下，整个国家至少暂时地回转归向了神。神也赐给他以赛亚来帮助他

作那恢复的工作；可惜不幸的，到了最后，他落入骄傲里。这一点对

领袖们是一个极大的鉴戒。 

领袖们很容易被暴露在骄傲的危险中。若是神不用你，就没有什

么可骄傲的；但你可能会嫉妒别人。容易陷入危险的，就是神使用你。

这时别人会嫉妒你；但是你不会嫉妒别人，却可能会骄傲。而按着骄

傲而来的，就是跌倒。所以愿神怜悯我们！在这一方面，神要兴起属

灵的领袖；而在另一面，愿这些领袖们一直在他面前保持谦卑。 

祷告： 

亲爱的天父！我们真把这些话语交在你的手中，求你使它们变成

活的，成为我们的生命。主啊！我们实在求你在教会中兴起属灵的领

袖来，并且求你使这些领袖们在你面前保持谦卑。我们真是等候那一

天，当你回来在地上建立你的国度，并且公义要在全地掌权。奉你爱

子宝贵的名，阿们！ 


