
healingwings.net 

神说话了 

江守道弟兄 

21 箴言－行为与日常生活 

读经： 

「以色列王大卫儿子所罗门的箴言；要使人晓得智慧和训诲，分

辨通达的言语；使人处事，领受智慧、仁义、公平、正直的训诲；使

愚人灵明，便少年人有知识和谋略；使智慧人听见，增长学问；使聪

明人得着智谋；使人明白箴言和譬喻，懂得智慧人的言词和谜语。敬

畏耶和华是知识的开端，愚妄人藐视智慧和训诲。」（箴言 1 章 1~7

节） 

箴言的意义 

箴言是紧接在诗篇之后的一卷书。司布真（Spurgeon）称诗篇为

“大卫的宝库”。我们知道诗篇的一百五十首并不都是大卫的作品。

他写了其中的大部分，而其余的也都带着大卫的灵。 

箴言这卷书被称作所罗门的箴言。同样的，我们看见所罗门说了

这卷书中大部分的箴言，但也有一些出自其他人；然而所有的箴言都

是在所罗门同一个意念中的。 

诗篇说到敬拜；箴言说到行为。诗篇向天而去；箴言通到地上。

我们看见神的话语是完全的，并且是非常平衡的。有时候，我们过于

重视灵性的一面而忽视了实行的一面。甚至有人认为属灵就是不实际，

https://healingwings.net/


若太实际就不可能属灵。甚至也有人认为纯粹的灵性高过道德，但在

神的话语中却不是这样。真实的属灵是非常实际的。虽然我们不在律

法之下，乃在恩典之下；然而恩典的要求比律法更高。 

另有些人非常强调行为或道德，却忽略了属灵的生命。有人试图

去过一个道德的生活，然而一切的努力都是出于旧人。他们借着为旧

人化妆，来努力改进自己的肉体。即使对世界而言，他们看起来很好，

但在神的眼中却完全不能接受；因为神是鉴察人心的，而人是看外貌

的。神知道人心是何等的弯曲、败坏和诡诈。 

我们需要一个属灵的生命来过属灵的生活。我们需要基督的生命

来过基督徒的生活。这两件事是连在一起的。一面必须有生命，一个

新生命；另一面，借着这个新生命，我们才能活出一个新样式的生活。

所罗门是大卫的一个儿子。因此，我们可以看见，好行为是敬拜的结

果。这两件事是不能分开的，而是紧紧相连的。 

箴言这卷书的书名是取自它的第一个字，就是“箴言”。在希伯

来文中，这个字是“玛夏”（Mashal），意思是“一句决断的话、箴

言、相似的模拟或比喻”。箴言是短而有力的话语，经常并广泛被使

用，表达一些熟为人知的事实或真理。 

箴言在所有的文明、每个国家、种族和文化中都很常见。它们是

经过长年观察和思考累积而成的。许多箴言的特性是道德性和宗教性

的，但也有一些仅带有哲学意味或机智的特性。当你查考世上所有富

于道德性和宗教性的箴言时，会发现它们似乎都很类似，因为它们显

示出神已将道德的律放在宇宙中，正如祂把物理定律放在宇宙中一样。 



即使这些箴言在色彩上有些差异，因为它们是照着各国的背景和

文化来表达的，但基本上代表了神设置在宇宙中的道德律。你无法追

溯某一句箴言出自某一人或某些人，因为它们通常是历代累积而成的。

它们是每个民族的宝藏，也塑造了那个民族的性格。 

基督徒的伦理道德 

人们研读旧约箴言时，常对它有不同的认定；有些人认为它只是

古时候神选民的道德伦理。一面说来这是对的，但它不止于此。 

什么是伦理？伦理是道德的哲理——管治我们行为的道德规范和

定律。伦理给了我们道德的哲学，是我们藉以断定自己行为的标准和

价值，用以印证我是否在做对的事——那就是道德伦理。 

但当你来到神的话语中，它的意义比这更多。你可以称它为基督

徒的伦理道德，但基督徒的伦理道德非常不同于一般的认知。一般人

所了解的伦理道德，是管治行为的规条和定律；可是基督徒的伦理道

德却不是规条和定律，而是一个人。 

基督徒的伦理不是建立在一些观察、反思或道德标准上，而是建

立在一位神自己身上。基督徒的伦理不是人性改善或革新的结果，而

是圣灵在我们生命中运行的结果。这个认识使我们能用正确的方式来

读箴言这卷书。 

我们不是用管治道德行为外在的规条或律法的眼光来读箴言。我

们读箴言时，它指示出：若我们靠着基督的生命来生活，我们将活出

怎样的行为和生活。换言之，它不是把一个要求放在我们面前，强迫

我们去做；而是基督生命在我们里面的满溢和流露。这些就是箴言所



表达的。 

读箴言的时候，我们须要用读主在山上的教训（登山宝训）一样

的态度。有时候，人们读山上的教训，把它当作道德的标准，把这些

标准放在自己面前，要效法或遵行。弟兄姊妹们！我相信我们都知道，

若如此做，我们注定失败。我们越努力去行，就越失败，因为这些对

人来说是不可能的。 

但是我们接受山上的教训，是凭着在我们里面基督的生命。这是

祂自己的生命；若我们住在神里面，并且神也住在我们里面，结果子

乃是自然且荣耀的。 

在神的话语中，你会发现许多地方似乎说到我们的行为和工作。

箴言就是这样的一卷书。在山上的教训中，以及歌罗西书和以弗所书

的后半部分，都讲到如何作丈夫、妻子、父母、儿女、女主人，如何

在教会中生活，如何在社会上生活。然后在彼得后书中，你看到要一

样样地加上，好使你能丰丰富富地进国度。 

所有这一切都是在基督徒的伦理道德这个范畴之内。但请记住，

你不能用读律法的方式来领会它们。你该把它们当作是基督生命在你

里面彰显的描写。所以你所需要的，就是靠着祂的生命来生活；若你

借着祂的生命来生活，你会发现这一切自然成为祂生命在你里面的证

据。 

所罗门的智慧 

这些箴言也被称作所罗门的箴言。我们才说过，你无法追溯这些

箴言是出于某一个人或某一些人，因为这些是历代以来的观察和思考



累积而得的。可是箴言却被称作所罗门的箴言。或者在一些古抄本中，

它被称作所罗门的智慧。所以它似乎指出，你可以将这些箴言追溯到

一个人。 

所罗门是最有智慧的人，乃是因为他寻求智慧。他知道自己没有

智慧，因此，他认识自己需要智慧。当神问他要什么的时候，他唯一

所求的就是智慧。在列王记上第 4 章里，你看见神赐他智慧，极大的

聪明，广大的心，好像海边的沙一样。 

所罗门的智慧超过东方人和埃及人的一切智慧。他的智慧甚至胜

过以斯拉以探、希幔、甲各和达大。东方人的智慧基本上是哲理的、

冥想的和神秘的。埃及的智慧是科学的、技术性的，因为你看见埃及

有金字塔和其它伟大的事物。可是所罗门的智能胜过东方人，它兼具

哲理和冥想而犹有过之。他的智慧也超过埃及人，就是超过那些科学

的和技术性的智慧。他的智慧胜过以探、希幔、甲各和达大。这些人

是歌唱者，他们借诗歌和善乐来说预言。 

但是另有一种智慧，那是神圣的、属灵的、预言性的，并摸着神

的目的和心意。所罗门的智慧就是这另一类的智慧。它不是属地的，

乃是属天的；它不是属人的，乃是神圣的。 

在雅各书第 3章，我们看见有两种的智慧。有一种被称作从上头

来的智慧： 

「惟独从上头来的智慧，先是清洁，后是和平、温良、柔顺、满

有怜悯，多结善果，没有偏见，没有假冒。」（雅各书 3 章 17 节） 

另一种从下面来的智慧是属地的、属情欲的、属鬼魔的。所罗门



的智慧是属天的，乃是神圣的智慧。箴言就是从这样的智慧中产生出

来的。 

所罗门作箴言三千句。他讲论草木，从黎巴嫩的香柏树直到墙上

长的牛膝草；又讲论飞禽走兽、昆虫水族，在自然界的一切事。但是

在三千句箴言中，有一些性质是道德性和属灵的，很可能这些就被收

在箴言这卷书中了。事实上，箴言的主要部分，从第 10 章到第 24 章，

只有三百七十五句箴言。所以在三千句中，这只是一小部分，而这些

特性乃是关乎道德的。 

这些箴言乃是出自所罗门。所罗门可能摘自别处而放在他的讲论

中，其它的可能是在他得着智慧后所作的观察。当他讲述了这些箴言

之后，是谁把它们搜集并放在箴言书中，是尚待考证的一件事。最可

能的是，其中的主要部分，第 1 章到第 24 章，是在约沙法王年间收

集成卷的。他生在所罗门死后七十年。若你比较箴言的引言，就是第

19 章，和历代志下 17~19 章，你会发现二者的相似之处。在箴言的

引言中，智慧在宽阔之处呼喊，在城门口、在街市上发声。在历代志

下，约沙法王年间有一次复兴。他打发臣子、祭司和利未人往各城去，

带着耶和华的律法书，用话语教训百姓。之后，他自己出巡民间，从

别是巴直到以法莲山地，引导百姓归向神。所以很可能是在那个时期，

箴言的主要部分被收集起来编纂成卷的。 

有人告诉我们，箴言的第二部分，从第 25 章至第 31 章，是希西

家王御录的。三百年后，在希西家的治下又有一次复兴。很明显，在

他的宫中有哲士们将所罗门的箴言御录起来。这就是这卷箴言能在我

们手中的过程。 



马丁·路德说：「这卷书被称作好行为的一卷书是很合适的，因

为所罗门在其中教导一个敬虔并有用生活的特质。任何以敬虔为目的

的人都该用这卷书作每日的手册，作灵修用的书。」 

达秘（J.N.Darby）说：「这卷箴言乃是将那创造天和地的智慧，

运用在这个充满败坏和邪恶世界的生活细节里。这卷箴言讲到这个世

界和神的行政，是照着人种什么就收什么的原则。这卷书对每一个人

都极其重要，特别是年轻人，应该把它当作手册。」 

箴言可以粗略分成三部分： 

第 1~9 章：智慧呼喊 

第 10~24 章：智慧建造 

第 25~31 章：智慧来美化或坚固 

这卷书的目的 

一开始的头六节告诉我们这卷书的目的——为什么在神的话语中

会有这卷箴言。在第 2 节中，它说：「要使人晓得智慧和训诲。」这

些箴言说明我们认识智慧和训诲。这里的智慧在希伯来文中有个字根

是「技巧的、实际的」。这个智慧是经验性的，是实际的；它乃是运

用过的知识。 

此处的训诲在原文中的意义是「约束、管教、修正与警诫」。所

以，你立刻能看见这些箴言不是推测或哲理，而是非常实际的、富教

导性的，并与管教有关的。它们说明我们认识实用的智慧和管教，而

我们是何等需要来认识这些事。 



「分辨通达的言语。」通达是从敏锐的观察和深刻的思考而来的。

我们要分辨，懂得区别，来辨识通达的言语。分辨是非常重要。我们

的难处是不知道其中的区别。若我们不知道其中的差异，那么我们就

不知道如何行走。 

保罗在为腓立比教会的祷告中说：「我所祷告的，就是要你们的

爱心，在知识和各样见识上多而又多，使你们能分别是非，作诚实无

过的人，直到基督的日子。」（腓立比书 1 章 9~10 节） 

有一些版本作：「……那些不同的事。」我们需要知道那些不同

的事。若不知道对与错、善与恶、生命与死亡的区别，我们定会迷失。

我们需要分辨能力，而箴言正是给我们在日常生活中的这种属灵分辨

能力。 

「使人处事、领受智慧、仁义、公平、正直的训诲。」换句话说，

就是来领受智慧的管教。此处的智慧在原文中是另一个字，意思是

「聪明理智」——来得着理智、公义、公平与正直的管教。 

这里你能看见一种进步。首先，它是认识；从认识进展到分辨；

从分辨到得着。你不仅认识，你不仅分辨，并且你还得着它的管教。

而这个管教能使你以理智、公义、公平并正直地来生活。这岂不是我

们在地上该有的行事为人么？而这一切，我们都能从这些箴言中领受。 

「使愚人（简单的人）灵明，使少年人有知识和谋略。」我们领

受以后，就能使愚人灵明。什么是灵明？灵明在原文的意义是「柔滑

灵巧的」；它的意义是「逃避邪恶苦害的能力」。这就是为什么主耶

稣在马太福音 10 章 16 节说：「你们要灵巧像蛇，驯良像鸽子。」我



们像羊进入狼群，所以我们需要灵巧。 

「使愚人灵明。」愚人（译注：简单的人）意为开放之人。他们

容易接受一切外来的建议或侵扰：他们接受从外面来的任何东西。这

就是简单。而这些箴言使简单的人灵明，能逃脱临到我们的各样陷阱

和网罗；使我们能在神面前生活得公平、正直、公义并且理智；但另

一面又能驯良像鸽子。 

「使少年人有知识和谋略。」谋略意为「细心的、仔细的思考」。

少年人的难处是作事冲动。他们很冲动、急躁、冒进而缺少思考。而

这些箴言使人有知识和谋略。一个少年人能够照着植根于真知识而有

的深思熟虑来行事，而不是没有思考就冒然行动或说话。这就是这些

箴言的目的。 

我们是否以为智慧人就不需要这些箴言呢？不！「使智慧人听见，

增长学问；使聪明人得着智谋；使人明白箴言和譬喻，懂得智慧人的

言词和谜语。」（5~6 节）换言之，它不只是为年幼的和简单的，它

也是为着智慧人和聪明人，因为它们能使你在主里更有智慧。这卷箴

言是为每一个人的。 

有没有一个人是不需要这卷箴言的呢？我想我们之所以如此简单

愚昧，有时甚至是邪恶的，都是因为我们不讲箴言。我盼望我们都来

读这卷书，甚至像路德所建议的，使它作我们的手册，作一本灵修书。

然后我们有可能更活出神的荣耀来。 

敬畏神 

「敬畏耶和华是知识的开端，愚妄人藐视智慧和训诲。」（就是



藐视聪明和管教）（箴言 1章 7 节）这乃是箴言中的箴言，是以后所

有箴言的根基。 

这一节给我们伊甸园中两棵树的图画——生命树和分别善恶树。

若你吃生命树上的果子，你就活；若你吃分别善恶树的果子，就必死。

智慧人的道路是生命树。愚妄人的道路是分别善恶树。所以在我们面

前有两条路：你可以照着智慧人的道路来生活，也可以照着愚妄人的

方式来生活。敬畏主是生命树，藐视智慧和训诲是分别善恶树。 

「敬畏耶和华是知识的开端。」开端在希伯来文的意义是「主要

的部分」。敬畏是知识的主要部分。它不仅是知识的开端，它更是主

要的部分，是精髓，是真知识的实体。你记得主耶稣在约翰福音 17

章大祭司的祷告中说：「认识你独一的真神，并且认识你所差来的耶

稣基督，这就是永生。」 

「敬畏耶和华……」敬畏这个词有许多意义的层次。它取决于环

境和关系。若你不认识神，若你在罪中生活，你敬畏神（译注：原文

为怕神），因为直觉上，你知道有一天会有审判。你知有刑罚在等着

你。所以，在世界中你发现有些人不喜欢听见神的话，更不喜欢听见

人提起神的名。愚顽人心里说：「没有神！」这并不是因为在直觉中

他们不知道神的存在，乃是因为他们知道自己已不能承担见神面的结

局。那一种的害怕是带着刑罚在其中的。这是为何当人濒临死亡时，

若他们不认识神，通常他们都很恐惧。他们知道死后必有审判。这是

一种的害怕。 

还有另一种的敬畏（怕）神，就是在律法之下好像以色列人一样。

神赐给他们十条诫命，而他们必须在恐惧战兢之中来遵行这些诫命。



这是一个奴仆或仆人的敬畏。他们害怕自己无法守诫命，因此而会受

刑罚。这是另一种的敬畏。 

弟兄姊妹们！感谢神！我们是神的儿女。作为神的儿女，那种对

于受苦和刑罚的惧怕已经除去了。那就是为什么在约翰一书 4 章 18

节中说：「爱既完全，就把惧怕除去。」因为惧怕里含着刑罚。我们

没有那种的惧怕——一个罪人的惧怕，或是一个奴仆或仆人的惧怕。

感谢神！我们已经蒙了赦免。「但在你有赦免之恩，要叫人敬畏你。」

（诗篇 130 章 4 节） 

乃是因为我们蒙了赦免并且我们是神的儿女，所以我们有一个敬

畏；但是这个敬畏是一种爱，向着我们天父和神的旨意一种充满了爱

意的敬畏。我们害怕自己不讨他喜悦。这是我们的敬畏。在爱中存在

着害怕的因素。若是你深深地爱一个人，你会害怕自己可能作一些使

他不喜悦的事。你想要在凡事上使他喜悦。那种害怕是必须有的；若

是没有，那么我们就成了不在乎、不尊敬了。作为神的儿女，我们是

有一种惧怕，但它是一种爱，一种向着我们天父的感情与尊敬。我们

要在一切事上讨他的喜悦。 

很有趣的，当我们读这三卷智慧书——约伯记、传道书和箴言，

都得着相同的结论。在约伯记 28 章 28 节中说：「敬畏主就是智慧，

远离恶便是聪明。」传道书 12 章 13 节说：「敬畏神，谨守他的诫命，

这是人所当尽的本分。」箴言 9 章 10 节：「敬畏耶和华是智慧的开

端，认识至圣者便是聪明。」 

这些智慧书都有相同的结论——「敬畏主」。但是很希奇的，在

箴言中的「敬畏主」和约伯记中的「敬畏主」是不同的。在约伯记中，



它是用「以罗欣」这个字，是创造主的意思。 

在箴言中，是「敬畏耶和华」，而耶和华乃是神被纪念的名。其

意义是「我是那我是的」。这乃是神与他子民们立约的名。在出埃及

记 34 章，你看见神在荣耀中向摩西显现。「耶和华在他面前宣告说，

耶和华、耶和华是有怜悯、有恩典的神，不轻易发怒，并有丰盛的慈

爱和诚实。为千万人存留慈爱，赦免罪孽、过犯和罪恶；万不以有罪

的为无罪，必追讨他的罪，自父及子直到三四代。」（出埃及记 34

章 6~7 节） 

耶和华神是有怜悯有恩典的。弟兄姊妹们！认识我们的神是有怜

悯、有恩典、不轻易发怒，向千万人施怜悯，赦免我们的罪孽、过犯

和罪恶，因此在我们里面产生了一种害怕，从而敬畏他。因为我们爱

他，所以敬畏他。我们敬畏他，因为我们要讨他喜悦。我们敬畏他，

因为我们要他以我们为快乐和满足。这个敬畏是知识的主要部分。 

在箴言 9 章 10 节说：「敬畏耶和华是智慧的开端。」这里的开

端在希伯来文是另一个字——原则。「敬畏耶和华是智慧的原则。」

智慧的真正原则是敬畏主。弟兄姊妹们！若你敬畏主，你就有了知识

和智慧。若你不敬畏主，不论你在世上累积了多少的知识，不论你在

人看来是多有智慧，在神的眼中你却是个愚妄人。在世界中你可能没

有多少知识，在人眼中你可能并没有智慧，但若你敬畏神，你就有了

智慧和知识。这乃是我们必须寻求的知识和智慧。 

谁是愚妄人呢？愚妄人藐视实际的智慧与管教。我们住在一个邪

恶与不受管教的世界中。我们何等需要尊重从上面来的那实际的智慧

与管教。这就是这卷箴言的精髓。 



智慧呼喊 

箴言的头九章是绪言。智慧在街市呼喊，在城门口在宽阔处发声。

她呼召简单的人（愚妄人）来就她寻求智慧。智慧的开端在于起来寻

找智慧，不仅寻求她并且还宝贝她。若你宝贝智慧，你就有聪明、悟

性和灵明——所有的一切。智慧是我们的珍宝。 

这个智慧是用一个妇人来作代表。在圣经中，妇人总是代表主观

的真理。真理不仅是客观的教导，且是可以经历的主观事理。智慧是

我们需要去经历的一件事，而我们的确能经历她。她是那贤德的妇人，

为我们预备了筵席，让我们来好好地享受。但是，与她相对的，有一

个败德的妇人。若是这贤德的妇人代表从上面来的智慧，那么这败德

的妇人就代表地上的智慧。它是属地的，属情欲的，属鬼魔的。 

在箴言第八章，你可以更清楚地看见，智慧成了一个人，具有人

位，就是基督。智慧就是基督。基督乃是神的智慧。所罗门是一个有

智慧的人，但「所罗门之子」乃是智能本身。我们该跟从所罗门的智

慧，我们更应该跟从那位比所罗门更大的。神使基督成为我们的智慧、

公义、圣洁和救赎（哥林多前书 1 章 30 节）。神呼召我们到基督面

前，他正呼召我们到他自己面前。若我们来就近他，宝贝他，寻求他，

并且我们找到他，得着他，我们就有了智慧和知识。 

智慧建造 

第二部分是自第十章至第二十四章。这是箴言的主要部分，共有

375 句箴言。在第九章说到智慧建造房屋，她凿成七根柱子。假如我

们借着这个提示，就可以把这些箴言分成七类——七根柱子。事实上，



你会看见这些箴言是为着建立性格的。什么是建立性格呢？我们里面

有基督的生命，而这在我们里面的生命有一种新的性情。但是这种新

的性情需要操练并发展成为新的性格；那就是基督徒的性格。基督徒

的性格不是改进旧有的性情，更不是为旧人化妆一下。那是假装。基

督徒的性格是照着新的性情来发展、培养、长成并操练在我们里面基

督的新生命。若我们跟随这新的性情够久，它就成了性格。你就会显

出基督的性格来。这就是基督徒的性格。这性格不是赐给的，而是被

建立的。基督徒的生命是由赏赐来的，但是基督徒的性格却需要被建

立。 

那么借着这新生命我们该建立多少种性格呢？房屋之能被建造，

端赖基督徒有了这些性格，因为那是房屋的柱子。神的家所以如此破

败、如此荒凉，究其原因乃是缺少基督徒的性格。建立基督徒的性格

就建立了神的家。我只稍微地提一下这七种的性格，但你能从箴言的

主要部分中找出来： 

公义与邪恶对比， 

殷勤与懒惰对比， 

爱与恨对比， 

谦卑与骄傲对比， 

恩典与残忍对比， 

受管教与愚妄对比， 

真实与谎言或固守的虚伪对比。 



这一切都是基督的性格。基督乃是那义者；而公义不是一个地位，

乃是一种的光景。基督活出了公义的生活。在约翰一书中，我们这些

属主的人被劝勉要行公义。我们不仅在地位上称义了，更需要活在公

义中。换言之，在神和人的眼中都要对，过一种对的、义的生活。 

我们的主耶稣是最殷勤的。在马可福音中，你看见主的道路是直

路；每一件事都是立刻直接的。他是何等的殷勤！我们的天性是懒惰

的，我们都一样。在其它的事上我们可能很殷勤，但在神的事上，我

们都是懒惰的。可是我们的主耶稣是殷勤的。在听从神，遵行神的旨

意上他是殷勤的。我们需要发展那样的殷勤。 

然后，我们当然需要爱而后能有恩典、仁慈、温柔和慷慨；而非

残忍或吝啬。我们需要受约束，而不是放松的；而我们何等需要忠心、

真诚、实在而不是说谎和假冒。这些性格必须在我们里面培养起来。

保罗对提摩太的劝勉是操练身体益处还少，但是操练敬虔在凡事上都

大有好处，因为其中有今生和来生的应许。这种就是敬虔，就是像神；

这就是操练敬虔。这是我们非常需要的一件事。 

智慧来坚固 

二十五至三十一章是说到智慧来坚固、美化或是满溢。二十五至

二十九章是希西家主的哲士们所录所罗门的箴言。它们几乎与箴言的

主要部分是一样的。它们更生动，更具图像，但大体上彼此是相同的。 

在三十和三十一章中，我们看到很不同的东西。这两章不是所罗

门的箴言，而是亚古珥和利慕伊勒的预言和言语。照着原文，箴言

30 章 1 节可以有另一种的翻译：「在玛撒掌权的公主或女王的儿子，



亚古珥的言语。」在神的话语中，玛撒是在巴勒斯坦之外的一个地方，

位于阿拉伯半岛的北边，和巴勒斯坦南界相接。这些预言是属于以色

列之外的一个民族的，出自于以实玛利的国度。很有趣的，因为当所

罗门在位时，示巴女王由南方来试验所罗门的智慧，来求问并解答她

所有的谜语。示巴女王本身就很有智慧，但是她来就所罗门得智慧。

在代表的意义上，所罗门代表我们的主；他自己就是智慧。外表说来，

这些预言是亚古珥和利慕伊勒的言语，但实际上是他们母亲的言语。

很可能，这女王就是亚古珥和利慕伊勒的母亲，因此这些是作母亲的

预言。她好像示巴的女王来就所罗门。这里你看见从玛撒女王而出的

一个回应。 

就预表而言，那是说到教会。这里你看见基督是智慧，而我们成

为智慧之子。我们本是外邦人，然而却因「那比所罗门更大的」就与

所罗门发生了关联。我们成了智慧之子并且我们是属于教会的。这里

我们看见，借着她的儿子们，智慧的言语就从母亲的口中发出。 

我只想提箴言 30 章 7~9 节这一点: 

「我求你两件事，在我未死之先，不要不赐给我；求你使虚假和

谎言远离我；我也不贫穷、也不富足，赐给我需用的饮食；恐怕我饱

足不认你，说耶和华是谁呢？又恐怕我贫穷就偷窃，以致亵渎我神的

名。」 

我们需要那个祷告。我们该求神救我们远离虚假和谎言。全世界

都是虚空的，是个谎言。而我们需要如此祷告，求神救我们不致去追

求虚荣和谎言。我们也该求神使我们不贫穷，也不富有。因为若是我

们太富有，我们会忘记他；若我们太贫穷，我们会羞辱他的名。我认



为这是一个很美的祷告。我们真需要祷告，好使我们能敬虔地度日。 

箴言 31 章是一幅男人和妇人的美丽图画。这男人是个君王，妇

人是王后。就预表而言，那是说到基督和教会。这男人必须公义、自

守，富有同情心；这妇人必须有美德、殷勤、温柔而仁慈。这一切都

总结在箴言 31 章 30 节: 

「艳丽是虚假的，美容是虚浮的，惟敬畏耶和华的妇女，必得称

赞。」 

外貌是虚假的，但是敬畏主却存到永远。 

愿主帮助我们，在我们里面创造一个真实的渴慕，来读这一卷箴

言。 

祷告: 

亲爱的天父！我们真感谢赞美你，因为你赐给我们这一卷箴言。

你不愿意我们成为愚昧和愚妄，但你要我们有智慧。我们实在感谢赞

美你，因为你已经赐给我们你的生命。主啊！现在我们求你，借着你

的恩典，使我们能在对主的敬畏中操练敬虔，好使我们在地上的生活

能真正荣耀你，好使你的教会得着建立。奉我们主耶稣基督的名，阿

们！ 


