
healingwings.net 

马太福音系列 (25) 

自由之父 

马太福音 6 章 5~9 节 

麦卡锡牧师 2025 年 8 月 31 日 

翻译：王兆丰 校对：甘晓春 

 

马太福音 6 章 5~9 节: 

你们祷告的时候，不可像那假冒为善的人，爱站在会堂里和

十字路口上祷告，故意叫人看见。我实在告诉你们，他们已经得

了他们的赏赐。你祷告的时候，要进你的内屋，关上门，祷告你

在暗中的父，你父在暗中察看，必然报答你。你们祷告，不可像

外邦人，用许多重复话。他们以为话多了必蒙垂听。你们不可效

法他们。因为你们没有祈求以先，你们所需用的，你们的父早已

知道了。所以你们祷告，要这样说，我们在天上的父，愿人都尊

你的名为。 

1945 年 4 月，美军陆军第 55 师打开了达豪集中营，—那是

纳粹德国最早建立的集中营，位于慕尼黑郊外。美军在那里发现

了三万名囚犯，每个人都饱受饥饿、污秽和强迫劳动之苦。他们

的尊严、家庭，甚至连名字都被剥夺，只剩下缝在那身蓝白相间

囚服上的号码。 

当集中营大门被打开，扩音器里传来“解放了！自由了！”的

https://healingwings.net/


声音，营地一片寂静。囚犯们不敢相信，因为他们曾被欺骗过太

多次。片刻之后，他们逐渐意识到这一次是真的。于是人们开始

高呼：“解放了！自由了！” 

还有一件令人印象深刻的事：囚犯们开始大声喊出自己的名

字。多年来，他们不敢说出自己的姓氏，因为纳粹会据此追捕他

们的家人。他们的身份只剩下那串冰冷的号码。而现在，他们终

于意识到自己已经自由，也重新想起了自己的身份。于是，人们

开始高喊自己的名字，喊出家乡的村庄。那声音雷鸣般地在营地

回荡——“解放了！自由了！”这不是噪音，而是胜利之声，是自

由之声，是使他们重新记起自己是谁的声音。 

表面看来，这似乎与主祷文没有关系。然而，主耶稣在这里

也赐给我们同样的“解放之声”、同样的“身份之声”——祂赐给

我们称呼神为“我们在天上的父”的特权。这样的祷告提醒我们，

我们的身份不是奴仆，而是神国的子民，是神所建造之城的居民。

正如达豪集中营的囚犯被恢复了名字一样，耶稣基督恢复了我们

真正的身份。神是我们的父，我们是祂的儿女。 

在接下来的几个礼拜里，我们会仔细查考主祷文的内容。我

们每个主日在这里背诵主祷文，你们许多人也在家中、在餐桌前

如此祷告。这确实是一种极好的操练，但同时也存在一个危险，

我们太过熟悉，以至于流于形式，甚至成了空洞的八股。主耶稣

教导我们这个祷告，正是为了使我们不陷入形式主义。 

让我们先来看：人在祷告时常常倾向于“利用神”。主说：“你



们祷告，不可像外邦人，用许多重复的话；他们以为话多了必蒙

垂听。” 

正如上个礼拜我们所看到的，外邦人的“敬虔”与基督徒的

祷告之间存在着巨大的差别。有意思的是，马太福音中多次把犹

太的宗教领袖比作外邦人，他们虽然自称认识神，却在行为上远

离祂。 

例如在马太福音 2 章中，马太告诉我们，约瑟和马利亚带着

婴孩耶稣逃避希律王的追杀，往埃及去了。马太说，这是应验了

何西阿先知的话：“我从埃及召出我的儿子来。”普牧师在讲这段

经文时提醒我们，这里有一个奇特之处：耶稣并不是从埃及被召

出来，而是从以色列出来，逃往埃及。马太在这里把希律描绘为

新的法老，把以色列比作新的埃及，一个远离神的外邦之地。 

我们注意到，在登山宝训第 6 章中，耶稣也把“假冒为善的

人”和“外邦人”并列使用。祂说：“你们祷告的时候，不可像那

假冒为善的人，爱站在会堂里和十字路口上祷告，故意叫人看见。”

这两种人其实指向同一个群体，那些以色列的宗教领袖。 

谁会在祷告时站在会堂与十字路口上呢？正是上个礼拜我们

提到的那些“施舍前吹号”的人，他们要让自己的善行被众人看

见，就是那些文士和法利赛人。耶稣称他们为“演员”，是假冒为

善的，假装自己是神的儿女，实际上却远离神。 

在约翰福音中，耶稣甚至当面对法利赛人说：“你们自称是亚

伯拉罕的后裔，但我告诉你们，你们是出于魔鬼。”在祂看来，这



些犹太领袖因着悖逆，实际上成了外邦人。而其中一个明显的原

因，就是他们的祷告。 

正如我们上周所讨论的，他们祷告是为了得到人的称赞。而

今天我们看到，他们的祷告也揭示了他们对神是谁、以及他们是

谁的误解。 

在耶稣的时代，人们普遍以为必须先讨好神，才能蒙垂听，

其中一种方式，就是在祷告中堆砌空洞的话语，不断重复。一个

典型的例子出现在列王纪上 18 章，当以利亚与巴力先知较量，看

谁的神才是真神。以利亚说：你们先祷告，看你们的神是否回应。

他们从早到晚呼喊祷告，但他们的神没有听见。而以利亚只作了

一个简短的祷告，承认耶和华的主权与荣耀，神便从天上降火，

焚烧了祭坛。 

假冒为善的外邦人和文士法利赛人，把信心寄托在自己冗长

的祷告上，以为那样必能打动神。他们把耶和华看作远处的神，

需要人的恭维，却忘记祂是当受敬拜的父。这样的祷告是虚空的，

他们用嘴唇尊敬神，心却远离祂。 

事实上，我们今天也常犯同样的罪。我们的祷告有时不过是

走过场。有人曾问：“在教会祷告和在赌场祷告有什么区别？”答

案是，在赌场里，人们的祷告往往更真诚。我们在敬拜中也面临

同样的危险，用熟悉的词句堆砌祷告，以为这样就能感动神。 

许多人熟悉“ACTS”这个祷告缩写：A 代表称赞（Adoration），

C 代表认罪（Confession），T代表感谢（Thanksgiving），S代表



祈求（Supplication）。这确实有助于整理我们的祷告次序。我们

先赞美神，再认罪、感谢，最后提出祈求。然而，有时当我们在

紧急时刻开口祷告时，忽然意识到自己“还没认罪”，就赶紧补上

一段认罪，再回去祈求，这不正像法利赛人吗？他们以为必须先

按顺序讨好神，才能蒙垂听。 

所以，问题不在于祷告的顺序，而在于我们的心。若我们以

为通过某种格式能“推动神”，我们就误解了祷告。真正的祷告，

是让神借着祂的真理来塑造我们的心思意念。 

因此，主耶稣在这里教导我们一个更大、更根本的真理——

当我们祷告时，首先要明白我们称呼的那一位是谁，也要明白我

们是谁。祂教导我们说：“你们祷告要这样说：我们在天上的父，

愿人都尊你的名为圣。” 

我们早已习惯在祷告时称神为“我们的父”。然而仔细思想，

在旧约中，只有在极少数特殊的情况下，人们才称神为父。第一

次出现在我们刚才所读的出埃及记 4 章 22~23 节：“你要对法老

说：耶和华这样说，以色列是我的儿子，我的长子。我对你说过：

容我的儿子去，好事奉我。” 

在这里，神以父的身份自称，而以色列是祂的儿子。父与子

的关系，与出埃及、与自由、与救赎紧密相连。救恩与被领养之

间有着直接的关联。 

使徒保罗正是从这个角度指出（罗马书 8 章 15 节）：“你们

所受的，不是奴仆的心，仍旧害怕；所受的，乃是儿子的心，因



此我们呼叫：‘阿爸，父！’” 

需要注意的是，和合本译作“所受的”，原文和英文译本都包

含“被领养”的意思。意思是说：你们所领受的，不是奴仆的灵，

而是领受了“被收养为儿女的灵”。奴仆与儿子是完全相反的两个

身份。正如保罗在加拉太书 4 章 7 节中所说：“既是儿子，就靠

着神为后嗣。” 

因此，无论是旧约还是新约，被神领养、成为祂的儿女，都

与得自由紧密相连。耶稣在登山宝训中也是从这个角度教导的。

祂宣告了一场新的“出埃及”，不是地理上的迁移，而是灵性的解

放，是从死亡、罪恶、魔鬼权势之下被拯救出来，得着真正的自

由。神呼召我们离开邪恶的埃及，为要侍奉祂，并向我们显明：

祂是我们在天上的父。 

因此，当耶稣教导门徒祷告时，祂说：“你们祷告不可像外邦

人。”意思是，不要回到那奴隶般的状态中去。祂赐给我们一个何

等大的特权，使我们可以称呼那位创造天地的主为“阿爸，父”。

以“我们在天上的父”作为祷告的起点，就是在宣告：“我终于自

由了！终于得解放了！”这是我们在耶稣基督里所得的新身份。 

主耶稣告诉我们，当我们祷告时，要以称呼神为“父”开始，

那是自由的呼喊，是得救的宣告。我们不再是奴仆，而是神的儿

子。那位创造宇宙、掌管万有、住在天上的神，称我们为祂的孩

子。 

因此，当我们为了让别人听见而祷告时，是多么愚蠢可笑；



同样地，把神当作可被我们操控的存在，也同样荒谬。基督赐给

我们祷告的特权，使我们可以向那位天地的主祈求，那位能垂听、

能回应、称我们为儿女的神。 

然而问题来了：既然我们拥有这样的特权，为什么我们仍然

难以相信、难以接受这个事实？也许你多年祷告未得回应，心中

充满失望；甚至更痛苦的是，当神明确回答你“不是”时。 

过去几个月，我们全家为两位朋友祷告，求神医治他们，至

少让他们的灵魂得医治，使他们能够认识耶稣。然而，神给我们

的回答却是：“不。” 

这并非我们独有的经历。我们都明白那种感受——当神似乎

没有垂听我们的祷告时，内心的迷惘与悲伤。 

但是，如果祷告的目的首先不是为了改变神，而是让神借着

祷告来改变我们呢？ 

当然，我们应当向神祈求所需，因为我们相信祷告有力量，

神使用我们的祷告成就祂的旨意。然而，正如主耶稣在马太福音

6 章 8 节所说：“你们没有祈求以先，你们所需用的，你们的父早

已知道了。”祂通过祷告来塑造我们的心，使我们合乎祂的旨意。 

奥古斯丁在《忏悔录》中写得极有智慧：“祷告不是我们教导

神，而是神藉着祷告来塑造我们的愿望，使我们乐意接受祂早已

为我们预备的。” 

当我们日复一日地祷告，神就在其中不断塑造我们，使我们

能用“神国的眼镜”看待这个充满恐怖与苦难的世界。祂让我们



明白，祂的道路高过我们的道路，祂是至高、全能、良善的神；

即使是最邪恶的事，祂也能使之为祂的荣耀、为我们的益处效力。 

然而，虽然祷告首先不是为了改变神，而是改变我们，这并

不意味着神不知道我们的需要，也不是说祂不愿意赐给我们所需。

相反，祂确实为了我们的益处行事。 

想一想，当以色列称神为父时，这句话就意味着他们要记念，

他们曾在埃及为奴，记念神在埃及所行的十灾，记念逾越节的羔

羊，记念神如何击杀法老的长子和埃及一切头生的，记念他们如

何走干地过红海，记念神为他们所成就的一切。 

然而，以色列人极其健忘。他们忘记了自己的得赎，忘记了

被拯救的目的，是要事奉神。于是他们转去敬拜假神，忘了自己

的身份，也忘了神是谁。 

因此，神差遣祂的独生子，成为真正的以色列，成全以色列

所失败的一切。这位忠信的儿子从未忘记父的旨意，祂成为我们

的逾越节羔羊，成为代替法老长子的那一位，承担了神的审判，

为要使我们得称为神的儿女，使我们有权称那创造天地的神为我

们的父。 

弟兄姐妹们，当我们每天以“我们在天上的父”开始祷告时，

这句话提醒我们——我们已经从罪的奴役中被拯救，这是我们出

埃及的见证，是得胜与信心的呼喊。即使在世上寄居之日，我们

面对最邪恶的事，也当记得神的应许：祂必赐下圣灵，祂必赐给

我们祂的国度，祂必领我们到达那里。祂既然没有留下自己的独



生子，这就是最有力的证明。 

当我们称神为父时，这一句祷告蕴含着十字架与复活的真理。

因为唯有藉着十字架，我们才能坦然无惧地来到神面前。呼喊“我

们的父”，不仅是得胜的呼喊，更是对身份的宣告，是灵魂被重塑

的见证。 

多少次，当你在急切的需要中祷告，虽然问题仍未解决，但

你能在祷告结束时平安地说：“无论神为我预备的是什么，都是好

的。”这就是祷告的功效。祷告并不是我们去推动一位心不甘情不

愿的神，因为我们知道神永远为我们的益处行事；祷告是神推动

我们这些心不甘情不愿的儿女，带领我们重新亲近祂，提醒我们，

我们是谁。 

请记住，即便有一天，你只能虚弱地祷告出一句：“我们在天

上的父”，那仍然是一句得胜的呼喊。 

让我们一起祷告。 


