
healingwings.net 

马太福音系列 (30) 

你的财宝在哪里 

马太福音 6 章 19～24 节 

普杰西牧师 2025 年 10 月 12 日 

翻译：王兆丰 校对：甘晓春 

 

马太福音 6 章 19～24 节： 

“不要为自己积攒财宝在地上；地上有虫咬、能锈坏，也有

贼挖窟窿来偷。只要积攒财宝在天上；天上没有虫咬、不能锈坏，

也没有贼挖窟窿来偷。因为你的财宝在哪里，你的心也在那里。

眼睛就是身上的灯。你的眼睛若了亮，全身就光明；你的眼睛若

昏花，全身就黑暗。你里头的光若黑暗了，那黑暗是何等大呢！

一个人不能事奉两个主；不是恶这个、爱那个，就是重这个、轻

那个。你们不能又事奉神，又事奉玛门。” 

我想，在我们的文化中，今天这段经文让人听了颇为不自在。

你们中间许多人大概宁愿不要讨论这个话题，因为多少有些尴尬。

谈到钱财，无论出于什么原因，总让人感到不舒服。有人可能觉

得羞愧，因为你从来不富裕，在这个世界上、在人前感到不安；

有人也许感到懊悔，因为在理财上做过错误的决定；有人一听到

钱的题目就警觉起来，因为你有钱，担心我会向你要钱。无论如

何，讲道若触及这个问题，总让人觉得像是侵犯了隐私。 

https://healingwings.net/


然而关于钱财，耶稣有许多话要说。你或许听说过，主耶稣

论到钱财的次数比任何其他主题都多。在这段经文里，他告诉我

们该如何投资、该把注意力放在哪里、该如何设定优先次序。 

让我先给大家一个警告：如果你以为耶稣只是在对富人说话，

那你就错了。从上下文看，他是在教导门徒，而他们当中恐怕没

有谁是我们所理解的“富人”。他警告说，不要以为自己与钱财无

关，因为罪的影响无所不在。这个主题与我们每个人都有关系。

现代社会已经很好地训练我们，让我们永远都不满足，我们都拥

有一些财富，却总觉得不够。没有人能在这个问题上免疫。 

我还要再提醒一句：罪总是极具欺骗性，尤其是在金钱方面。

很少有人承认自己与之有关。我做牧师二十多年，从没人来找我

说他们陷入贪婪，或承认他们爱玛门多过爱神。大家对其他罪，

比如愤怒、情欲等，都比较容易自觉，但几乎没有人承认自己被

金钱所捆绑。 

现在就让我们来看主耶稣的教导。有人说：“若你投资在爱上，

你就是投资在生命上。”这正是基督在此教导的核心。紧接着主祷

文，他清楚地教导我们，要把神的国放在首位。如今他的话题转

向我们的钱包，从个人敬虔，如祷告、禁食等，转到我们如何处

理财物。 

请注意，耶稣并没有改变主题，他仍然在教导关于敬虔的事，

关于我们穿上平日的衣服走入世间时，我们的敬虔该是什么样子。



他所讲的并不是自然规律，比如箴言里说的那些，懒惰的人会挨

饿，勤劳的人会得饱足，节省的人在急需时有储备。这些都是地

上的道理，而耶稣在这里所讲的却不是一般的理财原则，而是“神

国的智慧”。 

归根结底，这是一个信心的问题。若你相信神的国是真实的，

那么基督的劝告就是真实的；若神的国不真实，那么这些话听起

来就荒谬；若天父不良善、不慷慨，那么这样的教导就成了愚蠢

的建议；若神的国不是永恒的，那么你无需认真看待。但若你相

信神的国，相信那位国度的王，那么耶稣在这里所说的就是真理，

对我们有约束力。若天父是可信的，永恒是真实的归宿，那么我

们就必须认真聆听，因为这段经文极其重要。 

我们不是不可知论者。神所赐的一切都是好的，只要我们用

得当。圣经多次教导我们，若不供养家人，比不信的人更糟糕。

所以挣钱是对的，为了能付账单、养家糊口；存钱也是智慧，为

了应急。圣经明言，万物都是神所造，为要让我们喜乐地享用。 

然而在看待财富与处理财富的方式上，教会与世界必须有根

本的不同。第二世纪的一份教会文件写道：“我们的餐桌与众人共

享，但我们的床却不共享。”作者的意思是，教会与世界的价值观

相反，在钱财上，我们慷慨；在性道德上，我们谨守。这与当时

的文化截然不同：世人只与亲朋共餐，但他们的婚姻关系却极度

混乱。早期教会一开始就强调，基督徒在世上的生活方式应当不



同，这不仅在两性关系上，也在财富使用上。 

这里，基督说：“不要为自己积攒财宝在地上”，因为地上的

财宝会被虫蛀、会锈坏、会被偷。今天虫蛀不再是我们的担忧，

但在第一世纪，纺织品极其贵重。圣经记载，一个人甚至可以把

外衣作为抵押，可见衣服价值之高。一般人一生可能只有一件外

衣，还要传给下一代。衣服会被虫蛀，贵重器皿也可能被盗。 

因此，耶稣说，不要为自己积攒地上的财宝，因为这些都是

暂时的、会过去的。你们要积攒财宝在天上。这里的重点在“积

攒”，意指你所守护、紧握、视为至宝的东西。你积攒它，因为它

是你心之所在、希望之所在、珍爱之所在。耶稣劝我们不要把忠

诚与信任寄托在地上的财富上，因为那是一笔糟糕的投资。 

请听他的理财忠告，极其有智慧。最终，每个人都要离世，

两手空空；而在你尚未到达那一刻，你的财富早已在损耗之中。

为人父母的都知道，有孩子在家就不想买新家具，因为很快就会

被弄坏；等他们搬出去了再买。我们都清楚，在这个文化中，我

们不停地买、又不停地扔。即使是贵重之物，时间久了也不再值

钱。耶稣说，你若把投资放在这些东西上，认为它们有价值，最

后不过是进了坟墓，归别人所有。 

主耶稣说：“要积攒财宝在天上。”什么是天上的财宝？前两

个礼拜我们听麦卡锡牧师讲过，基督在前面的经文里说：“你们的

天父在暗中察看，必在那日公开赏赐你们。”那一天将到来，神必



在他的国度里大大赏赐属他的人。 

那我们该如何积攒天上的财宝呢？向穷人施舍、在暗中祷告、

饶恕冒犯你的人、默默禁食、为基督的名受苦，这些都是积攒天

上财宝的方式。后来，当彼得问耶稣：“看哪，我们已经撇下所有

跟从你，将来我们要得什么呢？”耶稣回答说：“凡为我的名撇

下房屋、或弟兄、姐妹、父亲、母亲（有古卷添‘妻子’）、儿女、

田地的，必要得百倍，并且承受永生。” 

神应许说，若你跟从他、为神的国付出，那一天他必公开奖

赏他的儿女，那是永不失去的财宝。今世与永恒之间的选择，就

在于此：前者必失，后者永存。 

然后主耶稣说：“你的财宝在哪里，你的心也在那里。”这句

话极具穿透力，你的财宝显明了你的心。你把钱放在哪里、投资

在哪里，你的心就在哪里，因为那是你最看重的。如果你的财宝

在地上，地上就捆绑了你的心。基督警告说，就连你以为有的，

也要被夺去。 

那么，你的心在哪里？这样想想：若神今天对你说，“孩子，

我爱你。为了让你进入我的国，我要你放弃一切财富”，你同意吗？

你是否爱我胜过你的钱财？ 

当耶稣遇见那位年轻的财主时，那人问他：“夫子，我该做什

么善事才能得永生？”耶稣对他说：“你若要进入永生，就当遵



守诫命，不可杀人、不可奸淫、不可偷盗、不可作假见证、当孝

敬父母、又当爱人如己。”那少年人说：“这一切我都遵守了，还

缺少什么呢？”耶稣说：“你若愿意作完全人，可去变卖你所有

的，分给穷人，就必有财宝在天上；你还要来跟从我。”那少年

人听见这话，就忧忧愁愁地走了，因为他的产业很多。 

耶稣并没有要求每一个富人都放弃财富，而是揭示了那年轻

人心里的主是谁。他虽然口称遵守诫命，却不能尽心、尽意、尽

力爱神，包括在财富上。若你的钱阻止你进天国，你是否愿意让

神拿走它？什么在掌控你，你就知道你的财宝在哪里。 

你的钱花在什么上？什么对你来说最重要？或者换句话说：

你最容易花钱的地方是什么？最难舍得花钱的又是什么？我们总

能在预算里为自己想要的东西找到钱，但若要为别人花，就开始

犹豫。你常常梦寐以求的是什么？你愿意为它牺牲什么？什么能

让你破坏自己的原则？为了多留一点钱，你愿意妥协多少？这，

就是你的财宝所在。 

主接着教导的主题没有改变，仍然与物质有关，论到一个人

如何看待财富，他的注意力集中在什么地方。耶稣说：“眼睛就是

身上的灯。你的眼睛若了亮，全身就光明；你的眼睛若昏花，全

身就黑暗。你里头的光若黑暗了，那黑暗是何等大呢！” 

主耶稣说，眼睛是身上的灯。听起来似乎有点奇怪，灯是发

光的，眼睛是吸收光的。但若你的眼睛不好，看不见，全身就陷



在黑暗中，对吗？你的手脚不知如何行动，因为眼睛无法给出指

引。旧约中常常用“眼睛”作比喻，来描述一个人如何看待钱财

与世上的事物。 

例如（箴言 23 章 5 节）：你岂要定睛在虚无的钱财上吗？因

钱财必长翅膀，如鹰向天飞去。 

传道书的作者说：凡我眼所求的，我没有留下不给它的；我

心所乐的，我没有禁止不享受的。 

旧约中，“眼睛注视的东西”常常是指人对物质的渴望与占有

的心。因此，当耶稣说“你的眼睛若了亮”，直接的意思就是：如

果你的眼睛慷慨大方，你的全身就光明。这也呼应旧约的教导：

“眼目慈善的，就必蒙福，因他将食物分给穷人。” 

因此，主耶稣是在说，在我的国度里，那些眼目慈善的人，

总能看到周围有需要的人，并伸手帮助他们。这正显明了他们的

特征，与神国的性质相符。 

“你的眼睛若昏花”，直接的意思就是：如果你的眼目邪恶，

那么你的全身就黑暗。因此，那些长着吝惜眼睛、贪婪目光的人，

正如（申命记 15 章）中的警告：“你要谨慎，不可心里起恶念，

说‘第七年的豁免年快到了’，便恶眼看你穷乏的弟兄，什么都不

给他。” 

旧约告诉我们，一个人的眼睛决定了他的手是否慷慨，是否



愿意帮助人。耶稣说，你要小心，你的眼睛反映出整个你，而不

仅仅是性格的一部分。它可以毒害你全人。贪婪能使整个人败坏。

贪婪并不一定意味着财富越来越多，贪婪的人也不一定拥有许多

东西，但他总是紧紧抓住自己所有的，不愿分享，唯恐他人得益。 

英国作家狄更斯曾对此作过生动描写，他笔下的守财奴司克

鲁奇就是这样的人：消瘦、苍白、脸色凹陷，一身黑衣，因为他

是一个活在黑暗中的人。他为什么黑暗？因为他有一双吝惜的眼

睛。或许你听说过那句话：“上帝不喜欢丑恶的。”事实上，上帝

不喜欢贪婪的人。他视贪婪为丑恶。 

主耶稣后来在马太福音 25 章里说，他要像牧人一样，把绵羊

和山羊分开。王要向那左边的说：“你们这被咒诅的人，离开我，

进入那为魔鬼和牠的使者所预备的永火里去。因为我饿了，你们

不给我吃；渴了，你们不给我喝；我作客旅，你们不留我住；我

赤身露体，你们不给我穿；我病了，我在监里，你们不来看顾我。” 

他们也要回答说：“主啊，我们什么时候见你饿了、渴了、作

客旅、赤身露体、病了或在监里，却不伺候你呢？” 

王要回答说：“我实在告诉你们，这些事你们既不做在我这

弟兄中一个最小的身上，就是不做在我身上了。” 

这些都是最基本的外在需要。左边的人就是那些不肯帮助有

需要之人的人。基督说，这样的丑恶，根本与神国的丰盛与慷慨



不符。那些属他国度的人，眼目明亮，手也伸向需要的人。 

最后，主耶稣以“一个人不能事奉两个主”来结束这段教导。

这显然是奴仆与主人之间的语言。假如你有两个主人，其中之一

必得不到你的忠诚。不是恶这个、爱那个，就是重这个、轻那个。

你不能又事奉神，又事奉钱财。 

这里所用的“钱”在希腊文中不是大写，但耶稣指出的要点

却是至高的。钱不仅是一个人所拥有的东西，贪婪也不仅是一种

罪，而是一个与神竞争的“神”。物质主义是一种与基督信仰相竞

争的宗教。不要以为我们这个把金钱看作至上的文化与此无关。

请记住，神是轻慢不得的。 

这里所用的语言，是拜偶像的语言。你是侍奉神呢，还是侍

奉钱？ 

“侍奉”这个词，虽然在这里是奴仆与主人的关系，但在整

本圣经里，它总与敬拜有关。约书亚在临终前说：“若你们以事

奉耶和华为不好，今日就可以选择所要事奉的：是你们列祖在大

河那边所事奉的神呢？是你们所住这地亚摩利人的神呢？至于

我和我家，我们必定事奉耶和华。”（约书亚记 24 章） 

这是一个选择，你是向耶和华屈膝，还是向别的什么下拜？

金钱可以成为宝贝，我们可以像爱神一样去爱金钱，把它当作安

全与依靠。耶稣说，你不能两样都侍奉。不是神，就是钱，会成



为你能量的来源，成为你忠诚的对象，也成为你夜里醒来的原因。 

是谁在告诉你该做什么？是神呢，还是股票市场？ 

我们见过太多这样的情形：当神使某人发达，那往往是一件

危险的事，因为许多人在富足之后就远离了神。 

耶稣在撒种的比喻中说到第三种种子：“有落在荆棘里的，荆

棘长起来，把它挤住了。”他解释说：“撒在荆棘里的，就是人听

了道，后来有世上的思虑、钱财的迷惑，把道挤住了，不能结实。”

（马太福音 13 章） 

弟兄姐妹们，钱财本身不是恶，但却是一个非常糟糕的“神”。

根据圣经，钱是一个很好的仆人，却是一个极坏的主人。你应当

把钱当作工具，用来事奉王。若你有智慧地使用，钱可以成就许

多有益的事，不仅在今生，也在来生。 

所以你该问自己：你是否想成为富人？为什么？若你真的富

有了，你会如何使用你的钱？神从未说富有可耻，但他确实对富

人有期待。神赐给你财富，是要你知道你的呼召，他使你富裕，

就要你环顾四周，看谁需要帮助。 

你怎么知道自己是在侍奉金钱？若你心不甘情不愿地给予他

人；若你把奉献看作浪费；若你因教会中滥用奉献的事件就拒绝

遵行神的呼召，那你恐怕已在侍奉钱财。若你心想：“我知道圣经

这样说，但若我现在欺骗一下，会有很大回报，以后再悔改。”那



你也在侍奉钱财。若你的钱让你有安全感，而当账户减少时你就

惶恐不安，那你已把信靠放在钱上。 

亲爱的弟兄姐妹，请问你自己：你真正视为宝贵的是什么？

你爱的是什么？你侍奉的又是什么？你的眼睛注目何处？ 

耶稣来成为掌权的王，掌管一切，包括我们的钱财。问题是，

你是否愿意信靠他，把你的财富交托给他？ 

若你在这事上挣扎，让我提醒你：你的救主不是一个吝惜的

王。拥有一切的神看你为他所珍爱的。正如使徒所说：“你们是

被拣选的族类，是有君尊的祭司，是圣洁的国度，是属神的子民。”

（彼得前书 2章） 

如此宝贵，以至于神用他儿子耶稣基督的宝血买赎了你。他

在各各他十字架上为你流血，取了奴仆的形象，不断地给予、给

予，直到将自己的生命赐给你，好叫你成为属他的。 

为什么？是什么驱使他这样做？他的投资回报是什么？因为

他爱你，在创世之前已拣选你，在时候满足时，以自己的死来成

就那拣选。 

清楚地认识这一点，是打破那颗吝惜之心的唯一方法。他本

来富足，却为我们成了贫穷，好叫我们因他的贫穷成为富足。我

们在神面前本是破产的，而他使我们得富足。 

许多人知道马丁·路德的临终遗言。他从口袋里取出一张纸，



写道：“我们都是乞丐。”这是真的。我们都已破产，但神自己成

了贫穷，为要使我们富有。这就是我们可以信靠他的确据，包括

在我们所拥有的一切上。 

他应许要满足你一切的需要，因为他已经满足了你最大的需

要。正如保罗所说：“我们的主耶稣基督，本来富足，却为你们

成了贫穷，叫你们因他的贫穷可以成为富足。”（哥林多后书 8 章） 

最重要的是，他成为了我们的产业，你在神里面有一份产业。

这几乎令人难以置信：你拥有神！不要爱金钱，要为你已经有的

知足。因为他说过：“我总不撇下你，也不离开你。”（希伯来书

13 章） 

这就是你的财富。愿你以此来看待你在地上的一切所有。 

让我们一起祷告。 


