
healingwings.net 

马太福音系列 (32) 

你眼中的刺 

马太福音 7 章 1～12 节 

麦卡锡牧师 2025 年 10 月 26 日 

翻译：王兆丰 校对：甘晓春 

 

马太福音 7 章 1～12 节： 

“你们不要论断人，免得你们被论断。因为你们怎样论断人，

也必怎样被论断；你们用什么量器量给人，也必用什么量器量给

你们。为什么看见你弟兄眼中有刺，却不想自己眼中有梁木呢？

你自己眼中有梁木，怎能对你弟兄说：容我去掉你眼中的刺呢？

你这假冒为善的人，先去掉自己眼中的梁木，然后才能看得清楚，

去掉你弟兄眼中的刺。不要把圣物给狗，也不要把你们的珍珠丢

在猪前，恐怕它践踏了珍珠，转过来咬你们。你们祈求，就给你

们；寻找，就寻见；叩门，就给你们开门。因为凡祈求的，就得

着；寻找的，就寻见；叩门的，就给他开门。你们中间谁有儿子

求饼，反给他石头呢？求鱼，反给他蛇呢？你们虽然不好，尚且

知道拿好东西给儿女，何况你们在天上的父，岂不更把好东西给

求他的人吗？所以，无论何事，你们愿意人怎样待你们，你们也

要怎样待人，因为这就是律法和先知的道理。” 

 

https://healingwings.net/


这段经文是登山宝训的高潮。主耶稣从第 5 章开始向我们解

释什么是胜过文士和法利赛人的义，这是遵行律法和先知之道的

义。我们在最近几个礼拜听到，这样的义不仅在数量上超越文士

和法利赛人的义，更在质量上完全不同，是一种本质上全新的义。

几周前我们学到，你们听见有话说，要恨你的仇敌，但我告诉你

们要爱你们的仇敌。上周我们学习不要忧虑，不要为明天吃什么、

喝什么、穿什么担心。耶稣知道，这些关于神国的命令会引发两

种不同的反应，今天我们就要讨论这两种反应。 

首先是眼中梁木的反应。这段经文中有两个平行的声明。 

第 1 节 你们不要论断人，免得你们被论断。 

第 12 节 你们愿意人怎样待你们，你们也要怎样待人。 

一开始是负面的声明：你们不要；最后是正面的声明：你们

要。 

第 1 到第 6 节谈的是论断，第 7 到第 12 节谈的是祷告。乍看

之下，它们似乎没有什么关联，但希望我们能看到其中的联系。

关于不要论断这句话，人们尤其喜欢引用，甚至那些不在乎圣经

教导的人也会背：你们不要论断，免得你们被论断。上周我看到

一位女大学生的采访，她自称是基督徒，却公开支持堕胎合法化，

并用这节经文来支持自己的观点。 

让我来说明：这段经文并不是让基督徒放弃分辨善恶。事实



上，整个登山宝训主要就是在教导我们如何判断好与坏、善与恶。

因此，分辨对与错对基督徒极为关键。主耶稣批评的是假冒为善、

毫无怜悯地论断别人，特别是论断弟兄姐妹。 

祂在第 2 节立刻指出：你们怎样论断人，也必怎样被论断。 

祂认为我们有能力为自己设立一个论断的标准，而最终我们

也会按这个标准被论断。如果你希望将来被严厉论断，现在你就

严厉地论断别人；如果你盼望得怜悯，就当现在向别人施怜悯。

你们还记得之前登山宝训中那句怜恤人的人有福了，他们必蒙怜

恤吗？耶稣之所以列出这样的可怕后果，是因为祂深知神国的律

法，祂在这里宣告，那些以定罪别人之心来论断人的必然结局。 

我们听到不要为明天忧虑，马上想到把这篇讲道转给别人听，

因为他们总在忧虑，他们需要听听。或是关于不要发怒，我们会

想，希望我的妻子好好听听。我们的心就是这样：这样的教导我

们自己不容易听进去，却马上想到别人需要听。如果你家像我们

一样有几个年幼的孩子，你可能会在晚餐桌上听见这样的报告：

刚才祷告的时候，埃利森睁开了眼睛。耶稣所指的就是这种态度。

当我们谴责别人时，我们显明自己对自己的罪是眼瞎的。 

今天这段经文中，主耶稣针对的正是这种情形：为什么看见

你弟兄眼中有刺，却不想自己眼中有梁木呢？你自己眼中有梁木，

怎能对你弟兄说：容我去掉你眼中的刺呢？你这假冒为善的人，

先去掉自己眼中的梁木，然后才能看得清楚，去掉你弟兄眼中的



刺。 

眼睛里有梁木听上去似乎夸张，但希腊原文的确如此。耶稣

不是说，你应该把梁木拿掉，而是说你是瞎的。我们常急于指出

别人的罪，因此把这段教导的重点误以为是一个步骤：只要我先

去掉自己的梁木，就能去掉别人眼中的刺。但耶稣在说，你根本

看不见，因为你的眼睛已经瞎了。你想论断别人，自己却是瞎眼

的，又凭什么认为能看到弟兄眼中的刺呢？你这样做，只会定自

己的罪。 

这并不是耶稣第一次提到眼睛。第 6 章祂说，眼睛是身体的

灯；眼睛若好，身体就光明；眼睛若不好，身体就在黑暗里。那

些专挑别人毛病的人，其实自己是瞎眼的，全身黑暗。所以耶稣

称他们为假冒为善的人。整个登山宝训中，那些专挑别人罪的犹

太宗教领袖们，他们的大胆来自他们的自义。这就是论断人的根

源：你以为自己站得稳。当你听到神的律法，立刻应用到邻舍身

上，他们是你的同事、教会朋友、甚至你的妻子、儿女。如果你

是专门挑别人错的人，你就建立了一个你自己都无法忍受的、毫

不怜悯的论断体系。耶稣不是曾责备法利赛人吗？你们把连自己

都无法承受的重担加在别人身上。 

这就是为什么耶稣在第 12 节说：你们愿意人怎样待你们，你

们也要怎样待人，因为这就是律法和先知的道理。 

整部福音书中，文士和法利赛人用律法定罪所有人。然而他



们这样定罪别人，恰恰显示出他们根本不明白律法。当我们听到

神的律法与教导时，我们不是思考如何为邻舍的益处来运用这教

导，却立刻想到邻舍需要听。当我们正确理解神的教导，我们应

该思考：我该如何照着神的话让邻舍得益处。因为爱成全律法。

根据圣经，遵行神的律法意味着用爱遮盖许多的罪。箴言说：遮

掩人过的，寻求人爱；屡次挑错的，离间密友。 

你难道不希望得到关爱与怜悯吗？指出别人的罪有没有合适

的时间？当然有。那是在我们承认自己的罪、得着饶恕之后；是

在神先拿掉我们眼中的梁木之后；是在我们谦卑地来到弟兄面前，

说：因着神的恩典，我也常常如此。我们与弟兄姐妹相处，就如

同神与我们相处一样，充满怜悯、同情和爱。假如让我编辑圣经，

我可能会停在第 12 节。当然这是玩笑。 

第 6 节说：不要把圣物给狗，也不要把你们的珍珠丢在猪前。 

多年來，这节经文使许多解经家困惑，意见不一。最常见的

解释是：这句话与不要论断形成平衡，也就是说不要论断，但也

要分辨，不要把福音浪费在不值得的人身上。但这种解释似乎不

能令人信服。主耶稣刚指出我们因眼瞎而论断别人，难道祂现在

允许我们称别人为不配福音的狗和猪吗？这显然与祂的教导相

违。 

我赞同另一种理解：耶稣引用当时众人熟悉的俗语，却赋予

它完全不同、甚至相反的含义。一位改革宗解经家说，应这样理



解这句话：如果你把自己的批评当作智慧的珍珠，却把这“宝贝”

丢给你已经视为狗和猪的人，那么当他们践踏你的“珍珠”并转

过来咬你时，你不应感到惊讶。换句话说，这句话不是指令，而

是一面镜子，照出那些自以为义、喜欢纠正别人的人是多么荒谬、

也多么危险。 

这样的理解非常符合上下文，因为耶稣接下来就会把福音交

给“狗和猪”，也就是在当时被藐视的法利赛人、税吏、妓女和那

些被认为不配的人，而他们中许多人最终成为门徒。 

因此，第 6 节并没有打断不要论断的主题，反而使之完整，

预备我们以正确的方式回应耶稣关于不要论断的教导：不是论断，

而是祈求；不是定罪，而是祷告。 

对耶稣这个教导的正确态度，应从登山宝训一开始的教导说

起：灵里贫穷的人有福了，因为天国是他们的（马太福音 5 章 3

节）。我们承认，若我们里面有任何一点耶稣所要求的义，那必定

是神自己在我们里面的工作。因此，对主耶稣这段教导的正确反

应，不是论断，而是祈求。你们祈求，就给你们。寻找，就寻见。

叩门，就给你们开门。哪怕你像“狗”或“猪”一样不配，只要

你叩门，神就给你开门。 

这里的祈求不是泛泛而求，而是因着神自己、因着他的国度

来祈求，求神赐给我们他所要求的义。原文中的祈求、寻找、叩

门，都不是一次性的动作，而是我们一生不断持续的追求。我们



听到神的命令，不是观察邻舍是否做到，而是认识到自己的贫穷

与无能，从而转向神。正如奥古斯丁所说：他不仅命令我们去做，

他也赐下能力使我们能够做到。 

我们不可忽略耶稣在这里的教导顺序。他先说不可论断人，

随后指向这位赐我们美好礼物的父。耶稣说：你们虽然不好，尚

且知道拿好东西给儿女，何况你们在天上的父，岂不更把好东西

给求他的人吗？ 

乍看之下，这似乎与不可论断别人的教导不那么和谐。但若

你认识到，神国度中所要求的义完全是天父的礼物，你就会明白，

这正是对论断的解药。懂得一切都是恩典的人，就不容易轻易论

断别人。因为当我们论断别人时，我们的心态是：我们贡献了许

多，而他贡献得不够。然而当我们认识到一切都是神的恩赐，我

们怎么还能谴责那些犯了不同于我们之罪的人呢？这不是说我们

不知道罪、不了解恶，我们当然知道，但问题在于我们往往缺乏

怜悯与同情。 

使徒保罗在哥林多前书 4 章教导说：所以时候未到，什么都

不要论断，只等主来，他要照出暗中的隐情，显明人心的意念。

那时各人要从神那里得着称赞（哥林多前书 4 章 5 节）。他又说：

弟兄们，我为你们的缘故，拿这些事转比自己和亚波罗。叫你们

效法我们不可过于圣经所记。免得你们自高自大，贵重这个，轻

看那个。使你与人不同的是谁呢？你有什么不是领受的呢？若是



领受的，为何自夸，仿佛不是领受的呢（哥林多前书 4 章 6～7

节）？ 

我们的贡献中没有一样出于自己，完全是神的恩典。只有从

这个角度出发，我们才能不是伸出指头，而是伸出双手去帮助弟

兄姐妹。因为我们自己经历过、领受过神的恩典与饶恕。 

你们愿意人怎样待你们，你们也要怎样待人，因为这就是律

法和先知的道理（马太福音 7 章 12 节）。 

这正是我们在救主身上看见的。他说：我来本不是要审判世

界，乃是要拯救世界（约翰福音 12 章 47 节）。他是唯一一位真

正有权论断与审判的那一位。他活出了完全公义的生命，却来到

我们这些“猪”和“狗”中间，看见我们的罪与悲惨。当我们甚

至没有想到要祈求恩典时，在我们还做罪人的时候，他为我们死

了。如此，他成全了律法。成全的不仅因为律法来自天父，更因

为他遵行律法是出于对邻舍的爱，而你也包括在其中。 

他看见你的贪婪、你的愤怒、你的忧虑，也看见你常常论断

别人。但他没有把指头指向你，反而把指头指向他自己。他说：

你们要彼此相爱，像我爱你们一样，这就是我的命令。人为朋友

舍命，人的爱心没有比这个大的（约翰福音 15 章 12～13 节）。 

这就是律法与先知的总结。这就是基督如何成全律法：他道

成肉身，顺服至死，且死在十字架上，为了拯救那些违背律法的、



论断人的、发怒的、贪婪的，使天父向我们打开天国的门。天父

愿意向任何祈求的人赐下恩典与礼物。 

如果你今天被圣灵说服，就不要再论断你的邻舍。祈求怜悯，

寻求饶恕，以谦卑悔改来到神面前叩门。他绝不会拒绝你，因为

他是赐好东西给儿女的父，是愿意把他的国赐给你们的神。 

让我们一起祷告。 


