
healingwings.net 

罗马书系列讲道 156 

颂赞与祝福（一） 
罗马书 16 章 25~27 节 

维保罗牧师 2017 年 12 月 10 日 

翻译：甘晓春 2025 年 11 月 12 日 

 

请大家翻开圣经，罗马书第 16 章 25 至 27 节。现在我们来聆听神

的话： 

“惟有神能照我所传的福音，和所讲的耶稣基督，并照永古隐藏

不言的奥秘，坚固你们的心。这奥秘如今显明出来，而且按着永生神

的命，藉众先知的书指示万国的民，使他们信服真道。愿荣耀因耶稣

基督归与独一全智的神，直到永远。阿们。” 

这是神话语的宣读。让我们祷告： 

天父，我们祈求祢赐给我们清明的思想，使我们的心灵因祢纯净

宝贵的话语而敏锐。愿这些话教导我们认识造我们的主，认识救赎我

们的主，也使我们更明白我们自己。求祢用真理使我们成圣。我们奉

耶稣的名祷告，阿们。 

你们当中有些人的圣经里在这段经文上方会有小标题。要知道，

那些标题、旁注或脚注都不是圣经原文的一部分，它们只是后人加上

的解释或意见，所以我们要区分清楚。有些圣经把这段称为“颂赞”，

有些则称为“祝福”。那么，到底是哪一种呢？ 

https://healingwings.net/


 “颂赞”是为神带来荣耀的表达。十七世纪有一首著名的圣诗就

叫《Doxology》（三一颂），许多教会把它纳入每周的崇拜礼仪中，

有的教会甚至每次聚会都唱，使之成为教会历史上极具代表性的诗歌。 

有的圣经版本（例如英文标准版）将罗马书这一段标为“颂赞”，

而新钦定本则称之为“祝福”。我思考了一阵，结论是：它其实两者

皆是。它既是颂赞，也是祝福。 

我个人非常喜爱“祝福”。因为在聚会结束时，当牧者奉神的名

宣告祝祷，那是神向祂的百姓所发出的一个信息：当你们走出这扇门

时，虽然我们知道神无处不在，但在我们一同聚集敬拜的时刻，有一

种特别的同在。而当祝祷临到时，神仿佛在说：“我与你和好，一切

都好。” 

我们都经历过关系破裂的痛苦，当事情出错时，我们都渴望听到

对方说一句“没关系”。有些人可能明白这种感受：被“关在狗屋里”

的时候（意指被冷落或惩罚），当那位让你进去的人终于让你出来时，

那是一种解脱。其实，从神的角度看，全人类都曾在“狗屋”里，都

与祂隔绝。而祝祷就是神向我们宣告：“你不再在狗屋里了，我与你

和好，可以平安地去吧。因着基督的宝血，你蒙了我的恩宠。” 

然而，有人可能以为，如果这段是颂赞，那么它只关乎神的荣耀，

与人的祝福无关。但事实恰恰相反。荣耀神并不意味着人的益处被削

减；实际上，神越得荣耀，那些在基督宝血之下的人就越蒙福。神的

荣耀好比潮水上涨，而我们这些属祂的人就像停泊在海上的船，当荣

耀的潮水上升时，所有的船都被托起。 



因此，颂赞与祝福并非互相排斥。神得的荣耀越多，祂的子民所

蒙的恩典也越多。 

现在让我们来看经文。今天我们只会讲到第 25 节：“惟有神能照

我所传的福音，和所讲的耶稣基督，并照永古隐藏不言的奥秘，坚固

你们的心。” 

这段开头的话，并不是呼召我们“要坚强”，而是宣告一个应许，

那位能使我们得坚固的神，必亲自赐下力量。这并不是说信徒不该努

力。圣经确实多次呼召我们要刚强，保罗说“要在主里刚强”；我们

被召去持守信仰、抵挡魔鬼、尽心尽力地爱神、爱人。这是一场属灵

的争战，我们被呼召要坚持到底，“惟有忍耐到底的必然得救”。 

但那些在信仰中走得久的人都明白：我们常常感到力不从心。若

不是神保守，我们如何能持守？改革宗传统中常讲“圣徒的坚忍”，

但请记得，没有神的保守，就没有圣徒的坚忍。 

我们常读到约翰一书 1 章 9节那句应许：“我们若认自己的罪，

神是信实的，是公义的，必要赦免我们的罪，洗净我们一切的不义。”

约翰在那一章中呼召我们“行在光明中”，与“行在黑暗中”形成鲜

明对比。我们被召行在光中。 

但我们或许误解了“行在光中”的意思，以为那意味着我们变得

极其顺服，以致神必定非常喜悦我们，好像我们能凭自己的光行走得

完美无瑕。其实恰好相反。 

紧接着，约翰在下一节就说：“我们若说自己无罪，便是自欺，



真理不在我们心里了。”换句话说，真正“行在光中”的人，会更深

地看见自己的罪。光照亮的不是我们的优点，而是我们的软弱。 

唯有仍在黑暗中的人，才能自我安慰说“我很好”。在黑暗中，

我们的罪被遮掩；有时靠着自欺，有时被世界的喧嚣蒙蔽，这个世界

不断对我们喊：“你很好！你不需要神，也不需要耶稣！” 

如今，世界上甚至出现所谓“无神运动”，他们用广告牌宣称“福

音是假消息”，鼓励人们在圣诞节去别的地方。他们让人以为走在黑

暗中也能得满足。这就是世界的声音。 

我们很容易被这种合群的呼声吸引，就像使徒行传中记载的希律

王那样，他穿上华丽的袍子发表演讲，众人高呼：“这是神的声音，

不是人的声音！”希律自我陶醉，接受那荣耀，结果立刻被主的使者

击打，虫咬而死，从王袍到蛆虫，不过一瞬之间。 

其实，我们每个人心里都有一点“希律”。也许我们不会公开说

“我是神”，但当我们认为“最后的决定权在我”时，我们就已经在

自我神化。若我们不敬畏那位“独一全智的神”，而自以为聪明，这

正是世界的“智慧”，保罗说那其实是愚拙。 

真正行在光中的人，会很快发现自己根本无力承担这条路。光照

出了我们的软弱，照出了我们一切自以为能攀登至天的努力，无论是

道德的、宗教的、学术的、还是科技的，其实都无法使我们进入神的

荣耀与恩宠。 

人类不断想要建造通天的巴别塔，无论形式为何，但那条路终究



超越我们所能。那些真正在光中行走、真心渴望持守信仰、爱善拒恶、

忍耐到底的人，最终都会问出同一个问题：“谁能做到呢？” 

我想，如果我们真正在光中行走，就会与当年的使徒们有同样的

感受。那时他们亲眼看见耶稣与那位富有的少年官的对话。耶稣说：

“骆驼穿过针的眼，比财主进神的国还容易。”那少年官不仅富有，

而且道德高尚、有权势、有地位。然而，耶稣却在那场对话后作出一

个看似绝望的结论，在人的角度看来，这是不可能的。使徒们也立刻

意识到这一点，他们惊讶地说：“这样谁能得救呢？”意思是，如果

连他都做不到，我们岂不是更不可能？ 

耶稣回答说，这仍然是今天的答案，“在人这是不能的，在神凡

事都能”（马太福音 19 章 26 节）。如果你仔细想想，这是个令人震

撼的布道。因为如果“在人这是不能的”，那讲道还有什么意义呢？

我若告诉你，这件事你做不到，那你听完还能怎么做？“这是不可能

的，祝你余日愉快。” 

然而我们知道，人在不能的，在神却能。作为改革宗信徒，我们

深知这一点。我们主日都有问答时间，大家可以写下问题或现场提问，

我们都会温和地回应。若你想问“什么是加尔文主义”，也可以在那

时候问。但就加尔文主义的理解而言，我们清楚地认识到：按着人的

本性，没有人能靠自己呼求基督得救。 

耶稣自己说过：“古实人岂能改变皮肤呢？豹岂能改变斑点呢？

若能，你们这习惯行恶的便能行善了？”（耶利米书 13 章 23 节）人

凭本性不能行善，这个真理我们都知道。 



但我们也必须明白：即使人在得救之后，仍然不可能靠自己继续

留在信仰中。若以为神在我们初信时成就了一件事，然后就“放手”，

任由我们自己维持信心，这便是严重的误解。我们若离开神的保守，

根本无法持守。 

弟兄姐妹，我们如今需要神的能力、恩典、慈爱与怜悯，正如我

们初信那一刻一样迫切。我们绝不该有这样的心态：“那时我真的很

需要耶稣，而现在我只稍微需要祂一点。” 

在世俗的思维中，我们常会看到这种错觉。我邀请朋友来教会，

你们可能也遇到过类似的反应。有人会说：“哦，你应该邀请弗雷德

来，他真的需要教会。”好像教会是某种“戒瘾团体”，只适合“有

问题的人”。但事实上，我们每一个人都有问题。那是全人类的通病。

我们都同样需要神在我们生命中所能成就的事，就像初信时一样。 

可惜，我们常常忘记这一点。我们忘了自己多么迫切地需要神来

坚固我们、扶持我们、使我们站立得稳。于是神有时会，而且往往是

带着痛楚地，提醒我们。当我们安逸地过日子，觉得一切都很好时，

神忽然让某件事临到我们，使我们看见自己被剥得一无所有，只剩祂。 

我想起几周前在教会里读过的《威斯敏斯德信仰告白》第五章第

五段，那段话极其深刻。我再读一遍： 

“至智慧、至公义、至慈爱的上帝，常常为了祂的最圣目的，暂

时离弃祂自己的儿女，使他们陷于多样的试探，并显露他们心中败坏

的本性，为要惩治他们以往的罪；又使他们看见心中败坏与诡诈的力

量，使他们谦卑；并使他们更加紧密、更加恒常地倚靠祂的扶持；使



他们在日后更谨慎防备罪的机会。” 

这里的离弃，并非说神真的离开（因为神是无所不在的），而是

指祂暂时收回祂那扶持、安慰的同在。有人说地狱是与神隔绝，其实

更准确地说，地狱不是没有神的存在，而是没有神的恩典、只有祂的

忿怒。神的同在无处不在，包括地狱本身。 

但请注意这段话中那句极美的表达，“使他们更加紧密、更加恒

常地倚靠祂的扶持”。当我们经历那种剥夺、那种软弱，正如文中所

说“看见自己心中败坏与诡诈的力量”时，这段颂赞式的祝祷就成为

我们灵魂的食粮。 

当我们呼喊：“谁能做到？”，神就回答：“我能。”神是那位

“能”的主。 

加尔文对此有极优美的注解，我每次读到都深受感动。他写道：

“当保罗说神能坚固罗马人时，他使他们对最终的坚忍更有把握，使

他们更完全地安息在神的大能之中。福音为此作见证，在福音中，我

们不仅得到现今的恩典，更得到那要永存的恩典的确据。因为神在其

中宣告祂是我们的父，不仅现在是，将来也必是；祂的收纳甚至超越

死亡，引导我们进入永恒的基业。”换言之，我们能坚持到底，是因

为神能保守我们到底。 

那么，这样的应许如何成为我们的？正如诗篇所说：“我要向山

举目。我的帮助从何而来。我的帮助从造天地的耶和华而来。”（诗

篇 121 章 1~2 节）那我们如何领受这帮助？ 



这并非普遍性的恩典。我们不相信人在受孕时就得重生，那是荒

谬的观念。人的重生是在某个时刻，神赐下新生命的时候；有时可能

在母腹之中，但在受孕时我们仍是罪人，仍属被咒诅的人类，“我是

嘴唇不洁的人，又住在嘴唇不洁的民中”（以赛亚书 6章 5 节）。 

那这些宝贵的应许如何成为我们的？我如何知道这颂赞与祝祷是

属于我的？保罗给出的答案是：“照我所传的福音，和所讲的耶稣基

督。”（罗马书 16 章 25 节） 

他为何说“我的福音”呢？我在主持祝祷时，常会将其念作“这

福音”，免得人以为那是“保罗的个人福音”。但这里的“我的福音”

并非自我所有，而是指保罗所受托的启示。他是神三位一体启示的器

皿，所传的信息是关于那位完全的神与完全的人，耶稣基督的好消息。 

因此，这“福音”不是任何形式的“好消息”，而是独一的、特

定的救赎真理。今天有许多人在宣扬他们所谓的“好消息”，但那并

非保罗的福音。 

耶稣在约翰福音 14 章说：“若不借着我，没有人能到父那里去。”

我们听过无数次，但或许已麻木。然而这是世界历史上最“狭窄”的

宣告，最排他的真理陈述：除了基督，别无他路。我们或许试图弱化

它，但事实无法回避。 

我们活在一个多元、包容的时代，我们应当对不同信仰的人保持

温和、礼貌、尊重，不傲慢、不敌视、不讥讽，因为那并不能使人得

救。但同时，我们也必须明白：若两个答案互相矛盾，却都被说成“正

确”，那便是违背理性的荒谬。真理不能自相矛盾。 



耶稣说的不止一次说：“你们要进窄门。因为引到灭亡，那门是

宽的，路是大的，进去的人也多。引到永生，那门是窄的，路是小的，

找着的人也少。”（马太福音 7 章 13~14 节） 

有人觉得耶稣的话“太不宽容”，我认为祂的确不宽容，正如数

学老师不宽容地只接受一个正确答案。学生若答错了，被红笔批改，

难道要指责老师“太不包容”？难道要制作贴纸宣传“错误答案应当

与正确答案并存”吗？也许世人会这样做，但真理不会。 

耶稣的话的确排他，但那是因祂是真理本身。祂不是众多道路之

一，祂是唯一的道路。 

暂且先不谈基督信仰是对现实唯一合理的解释这一点（我认为确

实如此），但至少我们都应当承认：真理只有一个。任何想让你相信

“真理有多种可能”的人，要么自己受了迷惑，要么正试图迷惑你。

让我告诉你，那“宽门”的道路其实是一片迷雾，没有人能说清那是

什么。他们所能说的，只是“你得更有包容心”。包容什么？“包容

我想告诉你的。”结果我们又回到了自我神化的状态。那就请披上你

的王袍吧，因为虫子正要来了。 

那么，保罗所说的“我的福音”究竟是什么？那使我们得以被建

立、被扶持、被坚固的途径是什么？就是宣讲耶稣基督，从始至终，

我们的盼望。保罗在（罗马书 1 章 16 节）写道：“我不以福音为耻，

这福音本是神的大能，要救一切相信的，先是犹太人，后是希腊人。”

那“希腊人”在原文中其实意指“众人”，也就是新约普世性的应许，

“各族、各方、各民、各国”。 



朋友们，福音从头到尾就是宣讲耶稣基督，祂是谁，祂做了什么。

我们常听到这句话：“基督的人位与工作”。“人位”指祂是谁，完

全的神，完全的人，由童女所生，圣洁无瑕；“工作”指祂所成就并

持续成就的，祂由童女所生，过了无罪的生活，上了十字架，为世人

的罪而死，又从死里复活，升到父的右边，直到今日仍为我们代求。

基督的人位与工作，这位活着的救主，就是我们要在福音中宣讲的内

容。这福音乃是耶稣基督的福音。 

因此，使我们得以被建立、坚固、扶持、持守信心的途径，就是

“宣讲神的话语”。那我们就要来谈谈“宣讲”与“教导”的区别。

圣经里这两个词其实不同，是两个希腊动词。 

“教导”，我们一般认为是关于“事实”与“真理”的系统说明，

比如讲授神学、建立概念、解释意义。而有些人以为“宣讲”就是当

这些事实开始被应用到生命中时，那其实有一定道理，但仍不够准确。

有时人会说：“现在牧师开始激动了，敲讲台、挥手臂，这才是‘宣

讲’！”当然，这可能有一点点真理，但“宣讲”的真正意义远超过

情绪表达。 

“宣讲”更接近“宣告”或“传令”。想象古代城中的“传令官”，

他被城中的权柄派出，手中拿着诏书，走到广场中央，高声宣告一个

影响全城的消息，比如，“有新王登基！”这就好比天使向牧羊人宣

告：“今天在大卫的城里，为你们生了救主，就是主基督。”这是一

种普及性的宣告，关乎众人。 

因此，我们所听见的宣讲，是宣告“王已降临”，并且呼召我们



向这位王屈膝，承认祂的公义、祂的权能、祂的荣耀，也承认这位王

差遣祂的儿子来拯救我们。这样的宣讲并不是冷酷无情、居高临下的

命令，而是充满爱与怜悯的呼召，一位慈爱的君王，为我们舍命。我

们这些牧者、传道人，就是受托要发出这样的宣告，一个关系到众人

的宣告。对一些人来说，这是生命的香气；对另一些人来说，却是死

亡的气味。 

我记得曾在一次弟兄退修会上讲解加尔文主义，有一位弟兄举手

说：“那些不被拣选的人呢？对他们来说，福音就不是‘好消息’了，

对吧？”他说得没错。因为对某些人来说，福音确实是“死的气味”。

那些船只若想停泊在港口，必须漂浮在基督的宝血之上；有些船沉没

了，而使我们得以浮起的唯一力量，就是基督的宝血。我们不能靠自

己从海底游上来，我们什么也不能献上。事实上，我们甚至不知道自

己在水下，不但在水下，而且已经死了。 

不知你们是否学过急救或救生，我曾学过救生术，知道如何施救，

但有一点是确定的：若那人已死，手册上并没有“若患者已死，请执

行以下步骤”的章节。没有，你只能把他送往太平间。我们也是如此，

我们沉在罪的海底，死在其中，是神使我们复活，把我们带到水面。

这一切从始至终都是出于恩典。 

若传道人想要传讲那能救灵魂、也能坚固灵魂的信息，他唯一的

资源就是神的话语。那么，牧者该到哪里去？教师该到哪里去？一周

又一周地，为了喂养群羊的灵魂，他该从哪里取材？我知道这听起来

很明显，但我曾在一次聚会中反复强调“神的话语”，说“神的话语

很重要，非常重要”，结果有位弟兄举手提出异议。他是一位真诚的



基督徒，也是可爱的弟兄，但他不太能接受这种“对圣经的强调”。

他说：“保罗牧师，我们这个时代出了问题。过去我们讲‘圣父、圣

子、圣灵’，如今人们却变成‘圣父、圣子、圣经’。你看，我们好

像把这本书神化了。” 

我当时试着解释给他听：其实，我们对“圣父、圣子、圣灵”所

拥有的唯一准确知识，正是从“圣经”而来。若离开圣经，我们所谈

的“神”，就再也不是圣经中的那位真神了。这正是为什么我们的信

仰告白在第一章就谈“圣经”，而不是从“神”开始。因为如今有太

多人在谈论“神”，但那位“神”我根本认不出来。唯有“神的话”

是活泼的，是有功效的；唯有“神的话”必须被听见。圣经说：“信

道是从听道来的”，但不是“听任何东西”，而是“听神的话”（罗

马书 10 章 17 节）。 

保罗常在监狱中写信，他可能会觉得受限制，被锁链捆住，不能

亲自到信徒中去。他在信中多次写道：“我渴望与你们同在”，但因

被囚不能。然而他认识到，没有任何人间的锁链能捆住神的话。他在

提摩太后书 2章 8~9 节中写道：“你要记念耶稣基督乃是大卫的后裔。

他从死里复活，正合乎我所传的福音。我为这福音受苦难，甚至被捆

绑，像犯人一样。然而神的道，却不被捆绑。”何等奇妙！他自己被

锁链束缚，但当那书信被送出，他心里明白：真正需要“走出囚室”

的，不是他自己，而是“神的话”。他是对的，因为今天我们仍在读

那道。 

你看他在帖撒罗尼迦后书 3章 1 节中的祈求：“弟兄们，我还有

话说，请你们为我们祷告，好叫主的道理快快行开，得着荣耀，正如



在你们中间一样。” 

因此，这首颂赞性的祝福诗赞美那位“能借着宣讲祂话语使我们

得坚立的神”。然而，使徒保罗在此也进一步指出，究竟这“宣讲”

的焦点应当是谁。当我们开始阅读神的话，我们必须看见，它并非只

是“宣讲”本身，而是“宣讲耶稣基督”。正如保罗在哥林多前书 2

章 2 节所说：“因为我曾定了主意，在你们中间不知道别的，只知道

耶稣基督，并他钉十字架。” 

我们对这节经文都很熟悉，以致常常忽略了它的震撼力。“在你

们中间，我立志不知别的”，意思是：一切人类与天使的功绩、君王

与国度的荣耀、政权与统治的威势，在他眼中都不过是“桶里的一滴

水”、“天平上的微尘”（以赛亚书 40 章 15 节）。想想看，天平上

那点灰尘，根本不会影响秤的重量；桶中那滴水，甚至不会被人察觉。

保罗说：“在你们中间，我不知道别的，只知道耶稣基督并祂钉十字

架。”这就是他的核心，他的全部。 

也许这听起来很显然，但我要说，随着年岁增长，我越发体会到

鲍勃·迪伦那句老话的真实：“时代正在改变。” 

我所身处的环境，有时并不像我自己以为的那样。那种文化的氛

围、时代的精神、福音派的气息，有时让我深感震惊。因为我们虽然

在自己的教会中，但即便在我们的宗派里，也像是在一个“改正宗”

的小圈子中生活。 

我记得有一次在宗派的一个活动中讲话时，谈到了一些非常知名

的福音派人物。在场的都是正统长老会的人，我提到了一些在更广泛



福音派中家喻户晓的名字，但他们几乎没有人知道我在说谁。那次经

历让我深刻地意识到，我们周围的世界其实与我们所想的不太一样。 

对我们而言，或许很显然，基督，祂的人位与工作，应当是我们

讲道的中心与焦点。谁祂是、祂所成就的一切，对我们来说似乎理所

当然，一切都是围绕着耶稣。 

保罗在哥林多后书 4 章 5 节中写道：“我们原不是传自己，乃是

传基督耶稣为主，并且自己因耶稣作你们的仆人。”或许这对我们来

说显而易见：焦点的确应当在耶稣身上。 

然而就在本周，我一位老朋友，我在加州州立大学长滩分校的排

球队队友，发了一段简短的视频。视频里是一位当地神学院的耶稣会

导师的讲课片段，只有两分钟左右。这位神父在视频中感叹，每年都

会出现的“圣诞快乐之争”是多么无谓，到底该说“圣诞快乐”还是

“节日快乐”。他认为耶稣并不会在意我们用哪一种问候方式，这些

争论不过是琐事。 

我本来并没有太在意这个话题，但他接下来说的一句话让我震惊，

我不得不倒回去听了几遍。因为这是一位戴着神职领的神父，在教导

他人，而他说：“耶稣并不关心宣传祂自己，而是关心宣扬‘神的统

治’，也就是他们所说的‘天国’。”他接着又说，耶稣关心的是“公

义、和平与爱的国度”，而这些比祂自己的称号更重要。 

我当然赞成公义、和平与爱。然而我要说的是：耶稣确实在意祂

自己的称号。耶稣的一切，就是关于祂自己。使徒们所传讲的，也全

是关于基督的人位与工作。 



当你进一步研究这种耶稣会的立场，就会发现它实际上是在削弱、

淡化基督的人位与工作，尤其是祂作为“除去世人罪孽的神的羔羊”，

作为我们罪的挽回祭，作为那位藉着自己的血称我们为义的救主。当

他们讲“神国的统治”时，他们所倡导的，其实不是藉着圣道与圣礼

扩展的天国，而是藉着文化的改变。 

我相信文化确实应当被改变。然而我要说的是：当我们失去基督

的人位与工作作为中心，无论在我们的身份、使命或呼召中，公义与

怜悯也会随之消逝。我们唯一的盼望，就是让基督始终居于我们内心、

讲道与事奉的中心。 

保罗说，我们要传讲福音，传讲基督。人对这个称号的正确理解

与真诚领受，耶稣自己说，是天父所赐的礼物。 

想想这一点，我以此作结。耶稣一如既往地与门徒谈论，我们在

马太福音 16 章中读到，当耶稣来到凯撒利亚腓立比的境内，就问门徒

说：“人说人子是谁？”你知道，彼得并没有回答：“主啊，为什么

你这么在意自己的称号呢？”经文不是这样写的。门徒说：“有人说

是施洗约翰，有人说是以利亚，又有人说是耶利米或先知里的一个。”

耶稣又问他们：“你们说我是谁？”西门彼得回答说：“你是基督，

是永生神的儿子。” 

这是正确的回答，唯一正确的回答。耶稣也没有说：“不错，你

答得挺好。”也没有说：“既然你已经明白这一点了，那我们来谈谈

比我称号更重要的事吧。”耶稣说：“西门巴约拿，你是有福的！因

为这不是属血肉的指示你的，乃是我在天上的父指示的。”（马太福



音 16 章 17 节） 

对基督身份的正确认识与领受，这里的“领受”是指你因着神的

恩典，将祂当作你个人的救主，这不是人靠聪明悟出来的，正如耶稣

所说，这是天上所赐的恩典。而那位将这恩典赐给我们的神，也在这

祝福与颂赞中告诉我们：祂必保守我们，扶持我们，直到永远。 

让我们祷告： 

天父，我们感谢你，因为你已召我们出黑暗，进入你奇妙的光明。 

父啊，我为自己，也为所有听见这信息的人祷告，那些软弱的、

无能的、疲惫的、困惑的，求你使我们不倚靠自己的聪明，不倚靠自

己的力量、道德或宗教形式，而单单在基督里得安慰。因为父啊，你

能保守我们，祂能保守我们；你手中托着我们，祂也手中托着我们，

永不放弃。 

我们奉耶稣的名感谢你，阿们。 


