
healingwings.net 

罗马书系列讲道 157 

颂赞与祝福（二） 
罗马书 16 章 25~27 节 

维保罗牧师 2017 年 12 月 17 日 

翻译：甘晓春 2025 年 11 月 13 日 

 

请大家翻开圣经，来到罗马书最后一章第 16 章，我们要继续查考

这一段被称为“颂赞式的祝福”的短短三节经文。现在请听神的话： 

“惟有神能照我所传的福音，和所讲的耶稣基督，并照永古隐藏

不言的奥秘，坚固你们的心。这奥秘如今显明出来，而且按着永生神

的命，藉众先知的书指示万国的民，使他们信服真道。愿荣耀因耶稣

基督归与独一全智的神，直到永远。阿们。” 

以上是神的话语。让我们一起祷告： 

天父，我们祈求，当我们思想这些话语时，能得着极大的安慰，

心灵被你坚固。但同时，也愿我们领受其中的劝勉与呼召，行事为人

与我们的身份相称，并仰望你那超然伟大的作为。恳求你借着圣灵，

那同样启示这些话语的圣灵，今日在我们心中动工，使我们明白并被

建立。奉主耶稣的名祷告，阿们。 

我们上次提到，有些圣经版本在这一段经文上标注“颂赞”，有

的则写作“祝福”。我并不想在细节上过于争论，因此我们将它称为

“颂赞式的祝福”。这是什么意思呢？“颂赞”是指向神发出荣耀的

https://healingwings.net/


赞美；我们熟悉的赞美诗《三一颂》正是如此，它表达对神的颂赞。

而“祝福”这个字意为“良言”，通常指在聚会结束时所宣告的恩言，

提醒我们与造物主之间的关系是稳固的、平安的。 

我认为，一个祝福越是充满颂赞，它就越坚实、越有分量；二者

并不相悖。神得的荣耀越大，呼求祂名的百姓就得益越深。正如潮水

上涨，所有在基督宝血之上的舟都被一同托起。因此，我们的目标，

就是认识那归于神名下的极大荣耀，好使我们确信，我们与神的关系

是稳固的。 

上次我们查考了第 25 节的上半句：“惟有神能照我所传的福音，

和所讲的耶稣基督。” 我们看到，这节经文并非在呼召我们“要刚强”，

虽然基督徒确实被呼召要刚强、要爱神、要爱人、要奔跑当跑的赛程、

要忍耐到底，但这节经文不是命令，而是应许。它宣告：那位神必坚

固你们。换言之，这是一个关于基督保守之力的宣告。 

而神所使用的方式，就是借着福音的宣讲，那关于耶稣基督的传

讲。神已经定意，要使祂的百姓得坚立的途径，就是使他们不断听见

关于耶稣是谁、祂成就了什么、祂正在继续作什么的福音信息。 

现在，我们来看第 25 节的下半段：“并照永古隐藏不言的奥秘，

坚固你们的心。” 

这里出现了“奥秘”这个词。我个人喜欢看“悬疑故事”，但我

必须承认，我也常被“烂谜题”惹恼。我喜欢电影，也爱读书。可什

么叫“糟糕的谜”？就是当一个故事中抛出了许多问题，到最后却没

有答案，好像作者在写的时候根本没想好结局，只是一味制造疑团。



你一路读到最后一页才发现，作者根本不可能在一页之内把那些问题

都解释清楚，那真令人沮丧。结尾没有被好好收束。 

而一个好的谜题，则是在结局处给出令人震惊、却又合理的答案，

让人拍案叫绝，“我从没想到居然会是这样！” 一个好的作者，会用

超出我们想象的方式揭开谜底。 

那么，这里保罗所说的奥秘是什么呢？它指的正是福音和耶稣基

督的宣讲。这奥秘过去是隐藏的，如今却已经显明出来。我们很容易

略过这句话，但值得停下来思想：为什么保罗要这样写？为什么他称

福音为“奥秘”？福音究竟在哪方面曾是隐藏的呢？ 

首先，我们要明白，“奥秘”这个词在希腊原文中的意义，和我

们平时在小说或电影中所说的悬疑不同。我们常说的谜是人迫切想要

知道答案的未知情节，而圣经中的奥秘并不强调人的好奇或渴求，而

是单指隐藏的事，与显明相对。因此，这里的意思只是：有一件事原

本隐藏，如今被显明出来。福音就是如此，它曾经隐藏，如今显明。 

确实，保罗在别处也用奥秘这个词来指“外邦人被纳入神的子民”

这一真理（如以弗所书中所说），这是许多犹太人未能明白的。但并

非总是如此，这个词也可泛指神隐藏的救恩计划。 

例如，主耶稣在讲比喻时也用到奥秘一词。在马太福音 13 章 11

节中，耶稣回答门徒说：“因为天国的奥秘只叫你们知道，不叫他们

知道。” 门徒问耶稣：“你为什么用比喻对他们说话？没人听懂你的

意思。” 耶稣回答：“因为奥秘只赐给你们，不赐给他们。” 所以，

这个词不总是指外邦人的纳入，而是指真理被隐藏与显明的区分。 



接下来，我们要思想：在基督降生之前，福音究竟在哪些方面是

奥秘？它如何被隐藏？ 

我们自然会想到：福音在旧约中是“借着预表和影子”显现的。

所谓“预表和影子”，就是旧约中那些象征、指向基督的制度和仪式。

人们可以说：那时福音之所以奥秘，是因为它被包裹在礼仪、象征、

比喻和预示之中，那些东西只能部分地显明基督的救恩。祭司的袍子、

公牛与羔羊的血祭、圣殿与献祭的仪式，都只是预表，不能完全表达

基督宝血的真实功效。 

因此，虽然旧约确实启示了福音，但那启示是以象征方式隐藏的。

然而，这并不意味着福音在旧约中不存在。有人讥笑说：“你们的信

仰只有两千年历史，怎么能信这样一个后来的宗教？” 但这说法并不

正确。福音最早在创世记 3章 15 节就已经被宣告，神对蛇说：“女人

的后裔要伤你的头。” 这是圣经中第一次显明的福音应许。挪亚被称

为传义道的人；希伯来书 11 章告诉我们，摩西因信基督而行。由此可

见，福音确实存在于旧约之中。 

因此，我们不能简单地认为旧约是“律法之约”，新约才是“恩

典之约”。经上说：“律法本是藉着摩西传的，恩典和真理，都是由

耶稣基督来的”（约翰福音 1 章 17 节）。但事实上，耶稣也带来了律

法；祂并非废掉律法，而是成全。旧约中的祭司职分、圣殿、献祭、

礼仪律法，全部都指向基督，都是福音的影子。 

所以，福音在旧约并非缺乏启示。真正的问题不在于神没有显明，

而在于人心的蒙蔽。神并非有意隐藏福音，好像世人都渴望认识祂，



却被祂故意遮盖；恰恰相反，人本身并不愿认识神。 

人们并不是迫切地想认识基督，而神却拒绝他们，说：“我知道

你渴望认识我，我知道你想信耶稣，我知道你在自己以外寻求救赎，

但我就是不赐给你。”圣经从未这样描述。这并不是圣经的图景。 

暂且不论神在永恒中拣选与救赎的奥秘计划，谁将得救、谁不会

得救，就圣经的启示而言，真正的问题在于人的内心。那才是症结所

在。人总是竭力地不去看见真理。事实上，我们都或多或少这样行。

圣经论到人的本性说，神的启示是清楚显明的，而人却压制真理，用

尽方法堵住自己的耳朵。 

我小时候看过一部电视节目，叫《外层空间》，那时它似乎想要

模仿《阴阳魔界》。节目一开始，屏幕会出现一些奇怪的影像，按今

天的标准可能一点也不奇怪，但当时看起来就是扭曲模糊、信号乱跳。

那时的电视常常需要调水平或垂直信号。就在画面紊乱之际，旁白会

说：“你的电视没有问题，请不要试图调整画面。” 

弟兄姊妹，无论是普遍启示（诸天述说神的荣耀）还是特殊启示

（圣经所载明的真理），都没有问题。天上的穹苍没有错，圣经的文

字也没有错，屏幕没有问题，问题出在人心。 

然而，世人，甚至教会，常常企图更改“画面”。我们想要调整

信息，好让它符合我们的文化、欲望与偏好。我们常受试探要说：“这

信息似乎与我们现代的处境不符。” 

我曾与一位年轻的神学院学生交谈，他正在申请我们宗派的传道



许可，也希望到我们教会实习。我们讨论到某个神学议题，观点不同。

那话题我此刻不必细说，但他持不同意见。他的理由并非出自圣经，

而是说：“你不了解我身边的朋友，他们不会接受这种教导。” 

但真理不是可以随意调整的。你不能改动屏幕的内容，不能改写

经文上的字句，也不能篡改天上所宣告的启示。 

人的心如此顽梗，必须要神亲自动工，才能改变。当我们像彼得

那样，从心里宣告：“你是基督，永生神的儿子”（马太福音 16 章

16 节），那正如主耶稣对彼得所说的：“西门巴约拿，你是有福的，

因为这不是属血肉的指示你的，乃是我在天上的父指示的。” 若不是

父启示，我们必永远拒绝真理，永不回头。堕落的人不会在地狱里忽

然改变心意说“是”，他会永远说“不”。这是持续不断地压抑真理

的结果。 

所以，若问福音为何曾被隐藏，我要说，最主要的原因在于人的

心硬。这正是保罗所说的“帕子”，那遮蔽在心上的帕子。即使在新

约之下，这帕子的除去也是一个持续的过程。人并非一信主，所有的

眼睛就立刻完全明亮。我们仍在世上努力地爱人、传福音、传讲救赎

与盼望的信息，而在这一切中，我们不断发现：帕子依然存在，唯有

基督能将它除去，唯有神的恩典能开启人的心。 

我们必须明白：若我们试图“调整画面”，那帕子不会因此被揭

开。即便人因此点头赞同，他们也不是在对真正的福音说“是”。那

必须是一次交付圣徒的、永不改变的信息（犹大书 3 节）。我们要竭

力持守，使这信息在昨日、今日、直到永远都不改变，并祈求神亲自



开启人心与眼睛。 

众所周知，我是一个加尔文主义者。简而言之，这信念就是：人

得救完全是本乎恩，也因着信；不是神与人各尽一半，神走一半山路，

人走另一半，而是在救赎中，一切全赖神的恩典。 

我常有人问我：“这有什么实际差别呢？” 我成年后的大部分时

间都在救援机构事奉，服事无家可归者。我们最近所在的机构，我已

在那服事十多年。据我了解，我之前那位同工好像被解雇了，他也是

加尔文主义者，所以他们对我颇为谨慎。 

他们问我：“我们听说你是改革宗的，是加尔文主义者。那你还

会呼召人信耶稣吗？” 

我回答：“当然会！你们听谁说加尔文主义者不会传福音？” 

他们又问：“那你在什么意义上是加尔文主义者？” 

我说：“我会尽力传讲福音，呼召人悔改、相信、信靠并跟随耶

稣。但当我说完这一切之后，我深信，人是否真正回应，全然、彻底、

百分之百地取决于神的恩典。” 

那位女士听后说：“我也相信这一点。” 

我笑着说：“那可别到处说，不然人会说你也是个加尔文主义者。” 

从那以后，我们成了很好的朋友。 

所以，福音之所以被隐藏，一方面的确是因为旧约中的预表与影

子，但更根本的原因，是人的心刚硬。 



接着我们要问：为什么？为什么神要在特定的历史时刻揭开这奥

秘？为什么这奥秘会在新约之中，在基督的降生、生活、受死、复活

与升天中，被完全显明？ 

要回答这个问题，首先必须明白：我们读圣经时，不能用“时代

错置”的方式去理解它。所谓“时代错置”，就是用当代的观念去套

用古代的世界。我们常不自觉地这样做。比如“奴隶”这个词。圣经

提到奴隶，但圣经中的奴役制度种类繁多，与近代美国的人口买卖、

种族奴隶制度并不相同。若我们用 20 世纪的概念去解释一世纪的社

会，那就是误读。 

类似的误读还发生在旧约的圣战上。当我们看到神吩咐以色列人

与迦南人、亚摩利人、亚玛力人征战，有时甚至吩咐“男女老少、牲

畜尽都灭绝”，我们常觉得这太残酷，好像以色列人是侵略者，而那

些民族都是和平良善的百姓，像电影里演的那样，他们在河边嬉笑，

忽然被以色列人屠戮。我们忘记了，那些民族中充满极度的邪恶。 

我敢说，地上没有任何一个时代比旧约时期更邪恶。那些民族甚

至以自己的儿女为祭献给假神。创世记 15 章提到，以色列人要在埃及

寄居四百年，因为“亚摩利人的罪孽还没有满盈”。我无法完全想象

“罪恶满盈”是什么样子，但可以肯定，那是远超过我们今日所见的

邪恶。即便你想到恐怖组织或现代暴行，也远不及当时的败坏。回溯

到挪亚时代，全地败坏，人心终日思想的尽都是恶，结果唯有洪水能

洗净世界。 

然而，我们现代人并不这样看待世界。我们常以为，只要神任凭



我们，我们就能彼此和平共处，靠人类的智慧、善意、利他与创新，

就能建立理想社会。但 20 世纪的历史清楚地证明，这想法是错的。那

是一个被无神论与马克思主义主宰的世纪，血流成河。几乎可以说，

20 世纪就是人类试验“如果没有神，会怎样”的一场灾难。 

我的无神论朋友常辩称：“你不能说无神论者信这个或信那个，

因为无神论不是一种信仰，只是缺乏信仰。” 但正是这种“没有信仰”

使它危险。因为它拒绝承认一位绝对、无误的权威，那位我们必须向

祂交账的神，祂向我们客观地启示什么是善、什么是义、什么是真理。 

正是因为缺乏对真理的认识，这世界才显得如此危险，而二十世

纪的历史已经充分证明了这一点。然而，我要说，二十世纪的恐怖，

与基督降临时那一代的黑暗相比，仍是相形见绌。我们常引用约翰一

书中的一句话，这节经文大家都很熟悉。我们确实相信“全然败坏”，

我们相信人类在其存在的每一个层面都被罪恶深深腐蚀，以至于在天

然的人性里，没有一点力量能使人向天国迈出一步。我们相信这种彻

底的败坏。但让我读这一节约翰一书 5 章并指出，我们往往错误地认

为它描述的是今日世界的光景，而我认为，并非如此。 

当基督来到世上，当保罗和约翰写下这些经文的时候，圣经说“全

世界都卧在那恶者的手下”。这并非普通的罪恶败坏，而是一种远超

常态的黑暗。那是一个比平常更加邪恶的时代。耶稣深知自己所生之

世代的独特邪恶，他用极为严厉的语言形容那个时代的黑暗。那原本

该成为光明之源的神的子民，祂的圣约百姓，却成了黑暗的一部分。 

耶稣对那样的“教会”发出极其震撼的话语，祂说：“当审判的



日子，所多玛所受的，比你还容易受呢”（马太福音 11 章 24 节）。

我们知道世上没有完美的教会，也知道有些教会偏离真理，但请想一

想这句话的分量，竟然会有一个宗教群体，使主说，审判之日，他们

比所多玛还要有罪。这世代的悖逆已充满全地，甚至神自己的教会也

被吞噬，以至于真理、基督与祂的使者所传的信息被憎恨、被拒绝、

被杀害。 

耶稣在马太福音 23 章 34 节中说：“所以我差遣先知和智慧人并

文士，到你们这里来。有的你们要杀害，要钉十字架。有的你们要在

会堂里鞭打，从这城追逼到那城。”，祂这话是对宗教领袖说的。如

果你想看耶稣对神职人员最严厉的责备，读整章就知道了。真理与盼

望的信息，凡在人心被罪掌权之处，必不被容忍。 

在基督里真正忠心的人，不该刻意与人为敌。保罗说：“若是能

行，总要尽力与众人和睦”（罗马书 12 章 18 节）。我们该尽力以爱、

平和、怜悯、智慧待人。然而，凡真诚传讲基督的人，必须认识到一

个必然的现实，我们不会被世上的“彼拉多”或“祭司长”接纳。真

正的门徒，必定面对敌意。耶稣差派门徒出去时说，他们是“如同羊

进入狼群中”。 

但与此同时，主给了我们一个伟大的应许，无论在历史中还是永

恒里，真理必然得胜。正如保罗所说：“我为这福音受苦难，甚至被

捆绑，像犯人一样。然而神的道，却不被捆绑”（提摩太后书 2 章 9

节）。真理必得胜，基督必得胜。阴间的权柄不能胜过祂的教会（马

太福音 16 章 18 节）。主在马太福音 23 章 35~36 节继续警告那些祭司

长：“叫世上所流义人的血，都归到你们身上。从义人亚伯的血起，



直到你们在殿和坛中间所杀的巴拉加的儿子撒迦利亚的血为止。我实

在告诉你们，这一切的罪，都要归到这世代了。” 

似乎神在说，在历史的一段时期中，黑暗似乎掌权，但那终将结

束。无论在时间里还是永恒里，惟有一个国度能存到永远，那就是神

的国。 

然而，我们要问：为什么神要设定这样一个“奥秘”的时期？为

什么祂要让历史经历这么长的隐藏与等待？我常想念尼尔，你们还记

得他吧？他大概九十岁左右，十年前信主，十五年前因为我在报纸上

写的一篇专栏文章而来到教会。当时他自称是个“犹太自然神论者”，

在我们中间待了几年，不断提问、思索，直到最终归信基督，受洗加

入教会。尼尔是个毫不拘束的人，总敢问别人不敢问的问题。他最爱

问的一句就是：“为什么神这么久都不出手解决一切？”有一次他问：

“神在创造之前在做什么？”我就引用加尔文的回答：“尼尔，神在

为那些问不该问的问题的人预备地狱呢。” 

其实，我们很多人都有类似的疑问。堕落发生在创世记 3 章 6 节，

而救赎的应许紧接着就在创世记 3 章 15 节出现。那么，为什么神不立

刻在下一节经文中就实现救赎，让历史到此结束呢？为什么祂要让人

类经历这样漫长的黑暗时期？ 

我们或许能理解“黑暗时代”的“如何”，但仍困惑于“为什么”。

我认为，人类历史中的“为什么”，与我们个人生命中的“为什么”

是相同的。为什么神要让使徒保罗身上有一根“肉体上的刺”？圣经

说那是“撒但的差役”，竟加在神的使徒身上。保罗三次祷告，求主



挪去它，但神的回答却是：“我的恩典够你用的。”（哥林多后书 12

章 9 节） 

换言之，神藉着一切的苦难，包括我们所受的每一次创伤，都有

一个荣耀的目的：让我们完全依靠基督那永不止息、足以扶持的恩典。

你想想看，若今日保罗在永恒中回望尘世，他会希望神挪去那根刺吗？

我敢说，他不会。那“刺”如今已成他永远赞美的理由之一。 

同样，当我们在困境中像诗人那样呼喊：“主啊，要到几时？你

为何不施行拯救？”时，我们能否也在心里安息，知道神的时间是完

美的？这在我们个人生命中如此，在整个救赎历史中也是如此。神的

计划，祂的“末世之计”，正是要不断提醒我们：祂是神，我们不是。

祂的目的，是要我们学会安息在基督里，让整个历史的意义归结为一

件事，“在基督里安息”。 

有些人或许会问：“为什么我不是生在一个信主的家庭？为什么

我不是在教会中长大？为什么我生在那样混乱的环境？”，我们似乎

总想质问神的安排。有的人甚至抱怨自己的婚姻：“为什么我被捆在

这个配偶身上？神啊，你能不能安排得更好？”但经上说：“神所配

合的，人不可分开”（马太福音 19 章 6 节）。如果你心中常常埋怨，

或许问题不在对方，而在你自己不愿在神的护理中学习满足。 

我并不是说我们不该努力行善、改善关系，我是说，不要咒诅神

的护理。诗篇说：“你所定的日子，我尚未度一日，你都写在你的册

上了”（诗篇 139 章 16 节）。神为你每一天都预备了蓝图，我们应当

为一切赞美祂。 



但许多人在艰难中，却选择不再安息于基督。有些人甚至说：“我

离开信仰了。”我总会问：“为什么？”他们提起某个生命的创伤，

失去亲人、遭遇疾病、经历痛苦。虽然我对他们的苦难深表同情，但

我心里想：是谁告诉你，信主就不会有这些事？是谁让你以为父母不

会去世、疾病不会临到？主早已告诉我们，世上的患难必然有，但“你

们可以放心，我已经胜了世界”。 

主邀请我们：“转向我。”虽然眼下的痛苦“不觉得快乐，反觉

得愁苦”，但若我们回转向祂，就会发现这些苦难结出“平安的义果”。 

然而，我们常常埋怨神的旨意，埋怨祂的时间，以致宁愿头也不

回地冲向毁灭，抱怨、抱怨、再抱怨，若不是神的恩典，我们必会如

此到底。诗篇说：“他虽失脚，也不至全身仆倒。因为耶和华用手搀

扶他。”（诗篇 37 章 24 节） 

我记得多年前，我的孩子还很小，有一次我们在按摩池里玩，他

一直挣扎着想从我怀里逃脱。我就稍稍放开手，当然，我并不是个疏

忽的父亲，他始终在我手边。我只是让他挣扎几秒钟，让他感受那一

刻的无助。你知道，整件事情就这样发生了。最后，我终于把他抱到

怀里，安全地托在我的臂中，而他这一次，却紧紧地搂着我。他再也

没有想要挣脱我的怀抱了。那一刻让我想起保罗所说的话，“要得着

那为我所预备的”，好像是说：既然神已经抓住了我，我也要竭力去

抓住祂。 

我从水里把我两岁的孩子抱出来，他紧紧抱着我，我也抱着他。

他用那种两岁孩子的语言，去表达对那片水的感受。显然，他现在对



那水再没有一点兴趣。而我原本的目标，正是要让他明白两件事： 

第一，离开父亲的同在，那水是危险的； 

第二，只有在父亲的怀中，才有真正的安全。 

主对我们也是如此。祂说：“好吧，你想走那条路，我暂且让你

去吧。”祂允许我们这样做，是为了让我们更深地体会，我们何等迫

切地需要祂。 

我甚至可以说，从宏观的角度来看，这正是神在整个人类历史中

所做的事。祂让整个世界亲眼看见，若没有基督，这世界将会走向何

方。祂的心意，是要让世人认识到：若没有基督的恩典、智慧、位格

与救赎之工，人类的结局将是何等悲惨。那奥秘曾经隐藏，如今却已

经显明。 

神的时间，无论是在我们个人的生命中，还是在整个人类的历史

中，都是完全的。祂不断在我们心中培育出一种安慰与依靠，使我们

学会藏身在祂大能的膀臂之下，住在全能者的荫庇中。 

祂让我们感受那烈日的灼热，好使我们寻求祂为避难所。祂是我

们的堡垒，是我们的山寨。正如诗篇第 91 篇所说，在痛苦、逼迫、患

难与艰辛之中，愿我们像彼得一样，拥有分辨的智慧，看清一切替代

之道的愚昧。愿我们也能像彼得那样说：主啊，你有永生之道，我们

还归从谁呢？ 

让我们祷告： 

天父，我们感谢你。你的时间、你的智慧、你的旨意，以及你在



眷顾中成就这一切的方式，都是完全的。将来在天上，我们要永远赞

美你，为着你所命定的每一秒历史，哪怕是我们最黑暗、最艰难的日

子。 

我们感谢你，因为你已向我们显明：若离弃永生上帝的智慧，人

类的道路是多么愚昧。我们祈求天父，使我们常常紧紧抓住你，靠着

你恩典的力量与安慰而得坚固。 

我们奉耶稣的名祷告，阿们。 


