
healingwings.net 

马太福音系列讲道 123 

无用的忧愁与冷漠的祭司 
马太福音 27 章 1～10 节 

维保罗牧师 2008 年 8 月 24 日 

翻译：甘晓春 2025 年 9 月 17 日 

 

今天早晨我们要看的经文在马太福音第 27 章 1 至 10 节。现在请

听神的话： 

“到了早晨，众祭司长和民间的长老，大家商议，要治死耶稣。

就把他捆绑解去交给巡抚彼拉多。这时候，卖耶稣的犹大，看见耶

稣已经定了罪，就后悔，把那三十块钱，拿回来给祭司长和长老说，

我卖了无辜之人的血，是有罪了。他们说，那与我们有什么相干？

你自己承当吧。犹大就把那银钱丢在殿里，出去吊死了。祭司长拾

起银钱来说，这是血价，不可放在库里。他们商议，就用那银钱买

了窑户的一块田，为要埋葬外乡人。所以那块田，直到今日还叫作

血田。这就应了先知耶利米的话，说，他们用那三十块钱，就是被

估定之人的价钱，是以色列人中所估定的，买了窑户的一块田。这

是照着主所吩咐我的。” 

读经到此。让我们祷告。 

天父啊，求你帮助我们，在这段极其黑暗的记载中，来看犹大与

祭司们之间的互动。帮助我们明白何为无用的忧愁、徒然的懊悔；也

https://healingwings.net/


帮助我们看清，把认罪带到冷漠、无权赦罪之人的面前，是多么的愚

昧。 

求你开我们的眼睛，让我们明白这段历史在你救赎计划中的位置。

愿我们在其中更深地知道，我们唯一的盼望在于耶稣基督，并且只在

他里面。奉他圣名祷告，阿们。 

当时的以色列生活在罗马帝国的政治范围之内，并不是一个独立

自主的民族或主权国家，而是一个受辖制的群体，寄居在另一个国家

之中。他们缺乏某些自由，也没有完全的权柄。经过一整夜荒唐的审

判，他们决定耶稣该死，但他们却没有权柄执行死刑。约翰的记载告

诉我们，他们必须求助罗马当局才能将耶稣处死。这责任落在罗马巡

抚彼拉多的肩上。 

关于耶稣交在彼拉多手中这件事，我们下次会更详细地讲。这一

次只要指出：神设立各种制度，无论是教会、国家、家庭或婚姻，都

是为他自己的荣耀，也是为着人的益处与保护。教会是为荣耀神而立，

同时也为了我们的牧养与引导；国家是为荣耀神而立，为的是保护无

辜、监管百姓；家庭是为养育儿女而立。这一切都是为着神的荣耀。 

然而，当这些制度的根基崩溃时，邪恶、暴虐与压迫便会浮现。

我相信，这一切制度的根基都当是基督，他是万事的房角石。无论家

庭、国家还是教会，都必须建立在基督之上。若不承认我们是基督之

下的教会、基督之下的国家、基督之下的家庭，我们就向道德与伦理

的混乱敞开大门。万事都有根基，这根基就是基督里的真理。 

大卫在诗篇 11 篇 3 节发出反问：“根基若毁坏，义人还能做什



么呢？”其含义就是：什么也不能。若神所设立的根基被摧毁，无

辜的人只能受苦，毫无办法。关于这点，我们在未来讲到彼拉多时会

更多展开。 

第三至第五节写道：这时候，卖耶稣的犹大，看见耶稣已经定了

罪，就后悔，把那三十块钱，拿回来给祭司长和长老说，我卖了无辜

之人的血，是有罪了。他们说，那与我们有什么相干？你自己承当吧。

犹大就把那银钱丢在殿里，出去吊死了。 

这里让人觉得，犹大好像对耶稣被定罪感到意外。难道他不知道

事情会这样发展吗？他既然出卖了耶稣给当局，如今看见耶稣被定罪

才懊悔，这到底是怎么回事？或许犹大以为，耶稣会像以往那样逃脱

危险。在福音书里我们读到过几次，耶稣在人群将要拿住他的时候，

却奇妙地走开了，甚至像是受了超自然的保护。也许犹大以为这次耶

稣也能如此脱身；也许他想，耶稣可以对付罗马的权柄，他不会真的

被定罪。然而结果却让他惊愕。 

虽然我们不能确定犹大心里的想法，但我们知道一些事实：犹大

有自己的计划，而这些计划显然没有承认基督的主权。他的计划虽然

包含耶稣，却并不是谦卑祷告、顺服在耶稣之下的计划。 

弟兄姊妹，我们在任何行动之前，第一个要问的问题应当是：这

是忠心的表现吗？我所做的、我所想的，是否忠于基督？这一点犹大

显然没有做到。他本来可以直接走到耶稣面前说：“这是我的打算，

你怎么看？”但他没有这样做。 

今天我们同样能在祷告中、在神的话语里亲近基督，我们也必须



将自己的计划放在神面前，寻求他所启示的智慧与引导。以赛亚书

10 章 1 节警戒说：“祸哉，那些设立不义之律例的，和记录奸诈之

判语的。”祸哉，那些制定计划却完全不顾神、不顾基督心意的人。 

有些人说：“所有的罪都是一样的。”你听过吗？这句话到底对

不对？答案是：既对，也不对。若从“任何罪都足以使人下地狱”而

言，这话是对的。再小的罪，也能使人沉沦。但另一方面，圣经也明

确说，有的罪比其他的罪更为可憎。箴言第 6 章就列出神所憎恶的七

样，其中之一便是“图谋恶计的心”（箴言 6 章 18 节）。 

当人坐下来，计划一件恶事，经过深思熟虑，明知良心或他人劝

诫，却仍决定去行，这就是神所憎恶的。朋友们，恶念往往很微妙，

人很容易欺骗自己，以为计划是出于善意。我们甚至能用一些理由为

自己的决定找借口。 

在今天的教会语言中，有一句极其危险的话，就是“跟随你的

心”。有人问：“你的心告诉你什么？”每当听见这话，我就叹息。

人的心若任凭自己引导，常常会带来极大的黑暗。耶利米书告诉我们：

“人心比万物都诡诈，坏到极处”（耶利米书 17 章 9 节）。这样的

心，怎么能跟随？相反，耶利米也记载神的责备：“这恶民不肯听我

的话，按自己顽梗的心而行”（耶利米书 13 章 10 节）。 

因此我们必须谨慎，不可凭感觉说：“我心里觉得对，所以我就

去做。”人的心可能正确，也可能错误；关键在于，我们是否查考

“主如此说”，我们是否让圣经来指引。 

罪不能只凭感觉来衡量。犹大确实有一个计划，这计划里包含贪



婪、欺骗和出卖。这绝不是一个谦卑交托在耶稣面前的计划。结果，

就像一顿坏了的饭食会让人消化不良一样，他邪恶的计划最终也反噬

了他自己。我称之为“罪的消化不良”。 

犹大懊悔，他心里难受。显然，就算是堕落的人也会因为自己的

行为感到难过。我们知道许多人都会因所做的事而自责。罪疚感、良

心的谴责，不是基督徒才会有的。犹大也为自己所做的事感到痛苦，

甚至把三十块银子拿回来，试图减轻自己的负担。当初他何等兴奋地

拿到这银子，现在却同样急切地想要摆脱它。这不正是罪的写照吗？

罪在短暂的时刻里似乎甜美，圣经说“罪中之乐，不过暂时”。约伯

记 20 章 5 节也说：“恶人夸胜是暂时的，不敬虔人的喜乐，不过转

眼之间吗？”那种享乐极其短暂。 

作为牧者，我见过许多人因为一时错误的选择而终身挣扎。一个

场合，一个环境，一个本不该做的决定，却给他们留下了长久的伤痕。

这些记忆不断追逐他们，甚至要一直缠绕到他们离世。并不是说神不

能赦免，神能赦免；并不是说没有拯救，有。但那种挣扎仍然会存在。

常常有人来见我，我告诉他们的第一句话就是：“要预备打一场持久

的仗。”因为那错误的选择会一再浮现，一再提醒你。或许随着时间

过去，力量会增长，痛苦会减轻，生活也会继续，但那旧事仍会不时

冒出来。 

是的，我们知道基督除去我们的罪，东离西有多远，他叫我们的

过犯离我们也有多远。我们知道神的赦免是真实的。但我们不要以为

在今生就没有任何后果。大卫或许是最懂得神赦免的人，但他也必须

背负自己的罪一直到死。若我告诉你：“没关系，罪都被赦免了，不



会有任何影响”，那就是对你不负责任的欺骗。罪确实得赦免，但它

仍有今生的后果。我们都知道，因为每个人生命里都不得不面对。无

论是一种习惯，一种依赖，一段错误的关系，往往最初吸引我们的，

最终却成为我们想要摆脱却摆脱不了的重担。 

箴言 23 章 29、32 节警告说：“谁有祸患？谁有忧愁？……就是

那流连饮酒、常去寻找调和酒的人。酒发红，在杯中闪烁，你不可观

看，虽然下咽舒畅，终久是咬你如蛇，刺你如毒蛇。”罪看似美好，

犹如伊甸园里那棵树上的果子，“悦人的眼目，可以吃”，结果却是

死亡与痛苦。朋友们，罪的“消化不良”实在难以摆脱。正如有些食

物在嘴里尝着美味，却在肚腹里反复折磨。约伯记 20 章 12 至 14 节

说：“他口内虽以恶为甘甜，藏在舌头底下。爱恋不舍，含在口中。

他的食物在肚里却要化为酸，在他里面成为虺蛇的恶毒。”罪若入口，

就成了毒药，能毁坏生命。 

年长的人往往巴不得年轻人能听从劝戒，学到那些他们是靠着痛

苦经历才学会的教训。年轻人如同一张白纸，还没有背负什么包袱，

而长者们却清楚地知道：许多看似吸引的选择，最后只会制造无尽的

包袱。坏的决定，错误的选择，就像不治之症，久久缠绕，挥之不去。 

犹大试图借着归还银子来减轻自己的痛苦。他想弥补，想自救。

但这并没有真正起效。他把银子带回来，又丢在殿里，痛苦仍然在。

接着，他向祭司长和长老认罪，说：“我卖了无辜之人的血，是有罪

了。” 

作为牧者，我读到这里就深受触动。他来找“长老”，他在他们



面前承认自己的罪。我不禁想，如果犹大今天走进我们的教会，说：

“我犯罪了，我卖了无辜之人的血。”我们这些长老会怎样回应？ 

每个主日，我们在礼拜中都有认罪的环节。但会众不是向长老认

罪，也不是向我认罪，而是直接向那唯一的大祭司耶稣认罪。我们在

这里所做的，不过是帮助大家、引导大家把眼光转向基督。我们常常

说：“你们在座位上，私下向神认罪，并领受借着基督而来的赦免。”

你们不是向我认罪，我不是中保，不是“在地上的基督”。你们必须

直接藉着基督的宝血来到神面前。 

犹大的第一个错误，是以为归还银子就能弥补自己的罪。他觉得

“只要我把钱还回去，就能好受一些。”结果并非如此。他可以还钱，

却无法医治自己灵魂的损伤。第二个错误，是把认罪带到那些毫无赦

罪权柄的祭司面前。特别是这些祭司，耶稣称他们是“瞎眼的领路

人”，甚至说“你们的父就是魔鬼”。他们非但没有把人引到弥赛亚

面前，反而关上天国的大门。耶稣在马太福音 23 章 13 节说：“们这

假冒为善的文士和法利赛人有祸了。因为你们正当人前把天国的门关

了。自己不进去，正要进去的人，你们也不容他们进去。”他们本该

指向那位真正的救主，却反倒堵住了道路。 

于是犹大来向祭司认罪，却丝毫听不见基督的名字。祭司冷漠地

回应：“那与我们有什么相干？你自己承当吧！”他们甚至不愿收回

银子，好像那样会弄脏他们的手。他们本该是牧养群羊的，却冷酷无

情，弃绝那伤痕累累的芦苇、那将灭的灯火。若犹大真正明白祭司制

度和圣殿的预表意义，就会知道：旧约的祭司制度本是指向那真正的

大祭司基督；圣殿的存在本是预表那真正的殿，就是基督的身体。但



这些人已完全失落了信息。 

朋友们，这是极其黑暗又令人哀伤的画面：一个人带着罪疚来寻

求赦免，却只遇见空洞的影子。人们以为可以借着形式、借着制度、

借着假象来安慰自己，却没有真正转向基督。罪疚有两种：一种是感

觉上的罪疚，另一种是司法意义上的罪疚。感觉往往不可靠——有时

你感到内疚，其实不该内疚；有时你心安理得，却其实极该羞愧。但

司法意义上的罪疚却是真实存在的，每个人在神的审判台前都无可推

诿。唯有一些人，因基督的宝血遮盖，才在那日得以站立。 

无论是司法意义上的罪责，还是情感上的愧疚，罪唯一得以解除

的地方，只有在基督的十字架上。这是唯一的答案。我们的罪，只有

在十字架上才能被真正除去。 

然而，在这段经文中所出现的祭司们，甚至没有意识到他们自己

在这场罪恶中的共谋。他们连片刻都没有讨论过此事，只冷漠地说：

“那与我们何干？”这或许是圣经中最具定罪意味的话语之一。事实

上，这些祭司更像是魔鬼的祭司，而非神的祭司。他们根本不愿听这

些。但我们必须明白，即使教会腐败、祭司堕落，这些事实也不能减

轻犹大本人的真实罪责。 

犹大不能在神的面前说：“主啊，祭司们是错的，所以我也无

辜。”人必须独自站在神的面前，担当自己的罪。借口不能使人无罪。

神的根基已经设立，但人的责任依然不可推卸。犹大此时走上了一条

属世忧愁的道路。他的懊悔并非出于敬虔，而是出于自怜。 

保罗在哥林多后书 7 章 10 节提醒我们：“因为依着神的意思忧



愁，就生出没有后悔的懊悔来，以致得救。但世俗的忧愁，是叫人

死。”敬虔的忧愁会带来悔改，是好的，是有益的。但世俗的忧愁

却只会生出死亡。犹大没有转向基督，反而走进田野，自取性命。这

不是敬虔的忧愁，而是对神的极大冒犯。 

犹大不仅策划了邪恶的计划，拒绝了与他同行多年的基督所赐的

恩典与赦免，他更最终流了人的血。虽然他杀的是自己，但这并不改

变谋杀的本质。因为谋杀的可怕之处，在于人杀害了那按着神形象所

造的人。无论是杀人，还是自杀，本质都是对神的冒犯，因为生命属

于神，是神的所有。 

因此，当我被邀请主持那些因自杀而去世之人的葬礼时，心中总

是充满冲突与痛苦。我曾经不只主持过自杀的葬礼，甚至也主持过凶

杀加自杀的葬礼，有人先杀了别人，再自杀身亡。这种场合极其沉重。

作为牧师，我既无法抹去内心深深的悲伤与怜悯，也无法不对这行为

感到痛恨。 

我怜悯他们的绝望，悲伤于他们陷入如此黑暗的深渊，以至于选

择了这样可怕的道路。但与此同时，我也必须坦然承认：自杀是极端

自我中心的行为，是对赐生命之神的严重冒犯，是可憎的。它不仅伤

害了自己，也深深伤害了他人，带来无法抹去的痛苦。 

因此，我们必须清楚：自杀并非浪漫化的解脱，而是一个自我为

中心的罪行。有人说过，自杀是“对暂时问题的永久解决办法”。某

种意义上，这话能提醒人不要因一时的困境而走上绝路。但更准确地

说，它往往成为一种本可被基督拯救的问题，却被人以一种黑暗方式



永久封锁的咒诅。 

作为青年牧师时，我多次接触过青少年中的自杀问题。当时，自

杀是青少年死亡的第二大原因，仅次于车祸。而事实上，许多所谓的

车祸，可能本身也是伪装的自杀。因此，我对这一议题并不陌生。我

记得曾经安抚过一位少女，因为舞会的问题而产生了轻生的念头。对

我而言，舞会似乎微不足道，但我明白，在她的内心深处，这背后代

表着极度的痛苦和黑暗。因此，我必须认真对待，用耐心、温柔和同

理心来陪伴。 

但今天，当我们头脑清醒时，当我们并未陷入那种深渊时，我要

直言：自杀是一个罪恶的决定，是一种自我中心的、愚昧的、黑暗的

行为。我们必须拒绝那样的忧郁与绝望，因为它会引人走向更深的黑

暗，最终做出可怕的决定。 

犹大，正如该隐一样，认为自己的罪大到连神都不能赦免。他选

择了魔鬼的“怜悯”，而不是神的恩典。愿我们中没有一个人愚昧至

此。 

最后，经文将我们带到这些宗教官僚们的伪善。他们拿着那三十

块银子说：“这是血价，不可放在库里。”于是商议，用这银子买了

窑户的一块田，作为埋葬外乡人的坟地。因此，那块田直到今日还叫

作“血田”。这就应了先知耶利米的话，说，他们用那三十块钱，就

是被估定之人的价钱，是以色列人中所估定的，买了窑户的一块田。

这是照着主所吩咐我的。 

这真是何等讽刺！银子本就出自圣殿的库房，如今却被称为“不



洁”，不能再放回去。他们引用律法（申命记 23 章 18 节）为自己找

理由，说某些钱不可入库。但这库房，“各耳板”，往往被他们当作

虚伪宗教的遮羞布，用以逃避照顾父母的责任。耶稣曾严厉责备他们，

说他们用“各耳板”之名，实际上是在藐视神的律法、轻慢父母（马

可福音 7 章 11～13 节）。这就是双重标准的伪善。 

在这一切荒唐的过程中，难道没有一个人能站出来说：“你们难

道不明白我们正在做的是什么吗？这笔钱本就是我们为了污秽的目的

给出去的，如今却说它不洁？”真是荒唐至极！ 

现在他把钱退回来了，而我们甚至不愿意去碰它。难道没有人意

识到，我们是有罪的吗？难道没有人该站出来说一句话吗？他们做了

什么？他们说：我们不能把这笔钱用在圣殿上。这就是我觉得很奇怪

的地方。多么讲究“功用”。多么注重“实用”。也许我们可以把自

己的名字刻上去，他们找了一个非常实际的答案来解决问题。然而，

耶稣，那位弥赛亚、受膏者，本该是他们心灵与事奉的中心，却被挡

在门外。 

但愿我们的教会，或任何一间教会，都永远不要走到那样的地步，

开了许多的会，才忽然发现耶稣根本没有参与。一切都只是事务，一

切都只是运作，一切都只是讲求“实际”，一切都只是强调“行善”，

却把耶稣排除在外。 

彼得后来见证说，全耶路撒冷的居民都知道那块田，叫作“血

田”。那不是埋葬外人的田地，而是“血田”。是犹大上吊的地方，

他坠落下来，肠腹崩裂。那片土地，成为一件黑暗之举的黑暗记号。 



弟兄姊妹，愿神保守祂的教会。请你们为我们祷告，为这间具体

的教会祷告，求神保守我们不至于在琐事上斤斤计较，愿普世教会都

常常记得自己的最高目的：荣耀神，并向罪人高举那位赦罪的救主。

愿这永远是我们的事工。 

让我个人说一句。在我们教会，长老和执事们在这方面很有智慧，

他们常提醒我：你的首要任务就是研读神的话，确保明白神的话，并

把神的话讲明。你不需要忙于其他一切杂务。 

大家普遍认同，牧师的办公室应该叫“牧师书房”。因为牧师的

工作，就是在这里研读神的话，并将神的话准确、合宜地传讲，把耶

稣基督清楚地摆在众人面前。坦白说，我并没有被诱惑偏离这一点。

很大程度上，是因为周围的人都清楚我的职责，他们会提醒我：那不

是你的工作，你不该去管。我应该专注在这一件事上。 

我也鼓励你们，无论今天还是将来，当神接我回天家，或把我带

到别的地方，请你们务必要坚持：你们的牧师必须研读神的话。他不

是“社区领袖”，也不是要满足某些身份定位的人。牧师的身份，就

是站在讲台上，尽力明白神的话，并把那合乎圣经的耶稣基督呈现出

来。 

弟兄姊妹，让我们永远不要到别处寻找救赎，因为除了耶稣基督

的死与复活，救赎无处可寻。 

让我们祷告： 

天父，我们祈求你不断高举耶稣，使他吸引万人归向自己。我们

为自己祷告，为我们所在的教会祷告，也为普世教会祷告。求你保守



我们，不要在琐碎上纠结，不要失去焦点，让我们始终记得最高的目

的，就是尊荣你圣洁的名。我们深知，最能荣耀你的，就是显明你对

我们的爱：你差遣独生子，为罪人舍命，胜过死亡。 

求你帮助我们，不要对周围的痛苦与伤害麻木，无论是心理的，

情感的，或其他的伤痕，都让我们始终把那真正的良药，基督耶稣，

传递出来，他要擦去人一切的眼泪。 

父啊，求你赐我们深刻的思想与智慧，使我们更认识你，并使我

们始终向这迫切需要的世界，呈现你所赐独一的救恩，就是藉着你的

儿子耶稣基督。阿们。 


