
healingwings.net 

马太福音系列讲道 125 

往各各他去 
马太福音 27 章 27～34 节 

维保罗牧师 2008 年 9 月 28 日 

翻译：甘晓春 2025 年 9 月 19 日 

 

今天早晨我们要读的经文是马太福音 27 章 27～34 节。现在请听

神的话： 

“巡抚的兵就把耶稣带进衙门，叫全营的兵都聚集在他那里。

他们给他脱了衣服，穿上一件朱红色袍子。用荆棘编作冠冕，戴在

他头上，拿一根苇子放在他右手里。跪在他面前戏弄他说，恭喜犹

太人的王阿。又吐唾沫在他脸上，拿苇子打他的头。戏弄完了，就

给他脱了袍子，仍穿上他自己的衣服，带他出去，要钉十字架。他

们出来的时候，遇见一个古利奈人，名叫西门，就勉强他同去，好

背着耶稣的十字架。到了一个地方，名叫各各他，意思就是髑髅地。

兵丁拿苦胆调和的酒，给耶稣喝。他尝了，就不肯喝。” 

这是神的话语。我们一起祷告： 

天父啊，求你帮助我们明白马太为何要记下这些事，明白其中的

意义。求你让我们看见人的罪可以堕落到何等深处，看见若离开你的

恩典和圣灵，我们能坏到什么地步。求你帮助我们认识这些兵丁对耶

稣所做的一切，并从中学习功课。我们奉耶稣的名祷告，阿们。 

https://healingwings.net/


我们现在读到福音书的一个阶段：耶稣的朋友们已经离弃了他；

他的门徒否认了他；甚至有人出卖了他。那些宗教领袖，本该是牧者

的人，却诬告他，把他交给巡抚彼拉多。而这位罗马总督明知他无辜，

却仍定他十字架的死罪，还先鞭打了他。 

按犹太人的律法，鞭打不得超过四十下，所以他们打三十九下就

停手。但罗马人却没有这样的限制。他们可以随意抽打。虽然马太在

这里没有记载，但诗篇的作者早在耶稣降世前就预言了他的受苦。在

诗篇里，我们有时甚至比在福音书中更清晰地看见十字架的画面。比

如诗篇 22 篇，大卫写下的正是关于耶稣要受的苦。诗篇 129 篇 3 节

说：“如同扶犁的在我背上扶犁而耕，耕的犁沟甚长。”这给我们一

幅图画：耶稣的背上被抽打得好像田地被犁过一般，一道道深痕。 

以赛亚书 50 章也预告了，他们要拔去弥赛亚的胡须。诗篇 22 篇

17 节说：他的身躯受折磨到可以数清他的骨头。先知以赛亚总结这

一切时写道：“因他受的鞭伤我们得医治。”（以赛亚书 53 章 5 节）

接着他又解释：“耶和华使我们众人的罪孽都归在他身上。”（以赛

亚书 53 章 6 节）这医治并不是说我们生病时，来呼求耶稣的鞭伤，

就会立刻得身体的康复。这医治真正的意义，是罪得赦免，是脱离罪

与罪果的医治。那是永恒的医治。 

说实话，我们都会生病、衰老、死亡，没有人只是“老死”，总

是因某种病或衰败而死。这是所有人的结局，无论信或不信。所以圣

经强调的医治，是永恒的医治。对于信靠基督的人，当世上的疾病把

我们带到死亡时，我们闭上眼睛，再睁开，就在基督的同在里，永远

不再有疾病，也没有死亡。以赛亚所说“因他受的鞭伤，我们得医



治”，就是指这种永恒的医治：罪得赦免，得着永生。 

这里我想问几个“陷阱题”，请先不要回答。第一，基督徒是不

是因耶稣受鞭伤而得救？答案是：不是。如果耶稣只被鞭打，然后释

放，那并不能救我们。第二，我们是不是因耶稣的十字架而得救？答

案也不是。十字架只是一块木头。第三，我们是不是因耶稣的血而得

救？答案仍不是。如果耶稣只是割破自己，流尽血，那也不能救我们。 

当然，圣经常用这些表达：“因他的鞭伤得医治”，“因他的十

字架得救”，“因他的血得赎”。这些话其实是用一个词概括了耶稣

为我们所成就的一切。他为了救我们，降生、人活、受死、复活。有

时圣经会用一个词来代表这一切。比如圣餐之后，我们常读：“你们

每逢吃这饼，喝这杯，是表明主的死，直等到他来。”有人问我：为

什么只说“主的死”？难道不该包括他的复活和升天吗？其实“死”

这个词就代表了整全的救赎工作。 

所以，当圣经提到“十字架”、“鞭伤”、“血”时，它们都代

表了耶稣全部的救赎工作，不仅是受苦和死亡，也包括复活与升天。

我们不能只抓住一个词，就建立起片面的神学。 

然而不可否认，通往十字架的过程、十字架上的受苦、以及之后

的复活，确实是人得救的核心。这正是福音的心脏所在。 

耶稣在十字架上所承受的痛苦，连使徒信经都说，他“降在阴

间”。这种受苦是超越人类理解的。我相信我们无法真正明白耶稣在

十字架上为我们承受了什么。保罗说：“神使那无罪的，替我们成为

罪。”（哥林多后书 5 章 21 节）这意味着耶稣被“算为罪”。你能



想象吗？ 

我们也许看过一些关于历史上邪恶的影像，比如大屠杀、暴君、

残暴的王朝，一幕幕罪恶、黑暗、残忍。但这些所有的罪，圣经说，

都加在耶稣身上。他为我们成为罪。 

我无法完全理解，我知道这是个概念，但我的心思实在无法触及

其中的浩瀚、深邃与高远。使徒彼得写道，耶稣在十字架上亲身担当

了我们的罪（彼得前书 2 章 24 节）。弟兄姐妹，因为我们的罪，我

们本该下地狱，但耶稣代替我们受了刑罚。依我自己读圣经的体会，

我相信我们要在永恒里赞美耶稣为我们所做的一切，而我们永远不会

完全明白祂为我们所承受的意义。我们永远不会完全明白罪的深度、

痛苦、刑罚和地狱的沉重；我们也永远不会完全明白神荣耀、圣洁、

公义的无尽。我们不会有一天说：“主啊，我已经赞美你一百万年、

十亿年，我想这就够了，你的荣耀我已经赞美尽了。”不会的。神的

荣耀永远赞美不尽，而这一切荣耀的巅峰，就是我们现在所读的，耶

稣被钉十字架，成为那被杀的羔羊。 

所以我认为，我们的心思实在有限。坦白说，即使有一天我们被

完全荣耀，罪被洗净，与神同在，我们仍无法穷尽理解耶稣为我们所

受的痛苦。这是一生的追求，甚至是永恒的追求。 

因此，朋友们，请思想父与子对你我的爱。思想耶稣为我们舍命

的爱。祂自己说过：“人为朋友舍命，人的爱心没有比这个大的。”

（约翰福音 15 章 13 节）想一想耶稣爱你、爱我，甘愿上十字架，担

当我们无法想象的痛苦与刑罚。再想一想父神的爱，祂差遣祂的独生



子来完成这一切，不仅容许，而且是祂所命定的。那就是爱的极致、

爱的顶峰。 

我相信神设立家庭，是有深意的。祂设立父亲、母亲、夫妻、儿

女，不只是因为这些关系方便用作比喻，而是祂本来就按此设计，好

让我们藉此认识祂。耶稣教导我们祷告，要称神为“父”。保罗教导

我们，教会是新妇，基督是新郎。这些关系并不是偶然的比拟，而是

神原初的心意，要透过家庭使我们学习祂的爱。 

如果让我去舍己救人，那实在是难的。我们尊敬为国捐躯的士兵，

因为他们为他人舍命，极其勇敢。但若要我为不喜欢的人舍命，甚至

为仇敌舍命，那更是不可能。可圣经说：“惟有基督在我们还作罪

人的时候为我们死。”（罗马书 5 章 8 节） 

我们常常心里会想，也许耶稣站在我们这边，而天父却是反对我

们的。但事实不是这样。要知道，我几乎不可能为别人舍去自己的性

命，更不要说把自己的孩子交出去。坦白讲，如果真有一天我必须在

你和我儿子吉诺之间作选择，你恐怕没有什么机会，因为我无法把儿

子的命给别人。这就是人性的极限。但父神却将祂的独生子赐下，为

我们舍了。这就是祂爱的彰显。 

“神爱世人，甚至将祂的独生子赐给他们，叫一切信他的，不

至灭亡，反得永生。因为神差祂的儿子降世，不是要定世人的罪，

乃是要叫世人因祂得救。”（约翰福音 3章 16～17 节）这是我们最

熟悉的经文，但实在没有多少话能比这更清楚地表达神的爱了。 

不过，我们今天读的这段经文，并不是直接描述救赎的完成，而



是记录在耶稣被判决之后、钉十字架之前的短暂时刻。那是祂被彼拉

多交出去之后，真正上十字架之前的时段。就在这段时间里，耶稣完

全落在罗马兵丁的手中。 

这是非常独特的一段经文。这里没有耶稣与法利赛人、撒都该人

的辩论，也不是耶稣与门徒的谈话，更不是祂与罪人一同坐席的情景。

此刻祂在罗马士兵的掌控之下。 

27 节说：“巡抚的兵就把耶稣带进衙门，叫全营的兵都聚集在

祂那里。”这个“衙门”是个大院子，很可能就连在彼拉多的官邸边

上。所谓“一营”，大约就是六百人，是一个军团的十分之一。 

这些兵丁，这六百人，在戏弄耶稣时，虽然出于无知和恶意，却

应验了圣经所说恶人要行的事，并且无意间成了彰显祂尊荣和牺牲的

写照。他们随从自己邪恶的心意，但他们的嘲笑，却让我们更认识耶

稣。 

首先，他们剥光耶稣的衣服。这让人想起伊甸园。亚当和夏娃违

背神，吃了禁果，第一件意识到的就是自己赤身露体，心里羞耻，便

用无花果叶遮盖，但那遮盖不能解决问题，最终是神亲自用动物皮子

给他们做衣裳，那是第一次因罪流血，为要遮盖人的羞耻。 

有时人会做梦，梦见自己在公共场合赤身裸体，极其尴尬。这种

羞耻的感觉，其实提醒我们：若没有基督的遮盖，站在神面前将是何

等羞愧。神能看透人的心灵，任何假装都没有用。唯有“穿上基督”，

相信祂，倚靠祂为救主与主宰，才能不至永远承受那羞耻。 

接着他们给耶稣披上一件朱红色袍子，显然是为了讥笑祂。罗马



军队在当时是世界上最强盛的军队，但这些士兵毫不知情，他们所讥

笑的这位“犹太人的王”，却是万王之王。耶稣将来会穿着“蘸了血

的衣服”，不仅有权拯救，也有权审判（启示录 19 章 11～16 节）。 

那只是一小群聚集在一起的人，而尼禄却可以随时把你抓走，就

这样让基督信仰仿佛瞬间被抹灭。而我想，如果没有信心、也没有我

们如今回望二十个世纪历史的眼光，那么启示录第一章听起来几乎像

是一个笑话。约翰写下：“耶稣是地上君王的统治者”，可当时这些

小教会只是在山洞里聚集，竭力逃避逼迫。但约翰却写道：“让我告

诉你，耶稣是地上君王的统治者。”他们被呼召要相信这一点。对我

们来说，或许更容易相信，因为我们看见了基督十字架两千年来带来

的结果。然而，当时人们却会质疑。但在启示录 19 章里，我们也被

提醒： 

“我观看，见天开了。有一匹白马。骑在马上的，称为诚信真

实。他审判争战都按着公义。他的眼睛如火焰，他头上戴着许多冠

冕。又有写着的名字，除了他自己没有人知道。他穿着溅了血的衣

服。他的名称为神之道。在天上的众军，骑着白马，穿着细麻衣，

又白又洁，跟随他。有利剑从他口中出来，可以击杀列国。他必用

铁杖辖管他们。并要踹全能神烈怒的酒榨。在他衣服和大腿上，有

名写着说，万王之王，万主之主。”（启示录 19 章 11～16 节） 

我们必须知道，当时的士兵是在戏弄耶稣，给祂披上一件袍子。

但我们要知道，耶稣有一件“蘸了血的衣服”，那是祂流血拯救我们

的凭据，也是祂得着审判权柄的凭据。世人以为他们可以戏弄耶稣而

永不受后果。我不知你是否察觉，在当今文化里，那种公开且无畏的



反基督言论正愈加高涨。我在一些专栏文章的评论区常看到这种现象。

人们丝毫不尊重基督信仰，而这种尊重他们却可能还会给予别的宗教。

他们毫无顾忌地羞辱、亵渎基督的名，似乎完全不以为意。 

读到这些话时，我心里会难过。我本想说一些真诚、正确、有益

的事，却被攻击、被嘲讽。其实，他们并不是攻击我，而是攻击我所

信的主。有时这种攻击是非常直接的，带着人身侮辱。但让我必须提

一句（虽然不在讲稿里）：在并行的福音记载里，当那些妇女为耶稣

受难而哭泣时，祂却对她们说：“不要为我哭，当为自己和自己的儿

女哭。”（路加福音 23 章 28 节）祂把自己交托给那位公义审判的父，

而罗马兵丁和犹太祭司对祂所行的，最终带来的，是他们自己在历史

中的毁灭。 

所以，当我读到那些评论，赤裸裸地不敬、毫无惧怕地辱骂耶稣

的名时，我真正该做的不是为自己难过，而是为他们哀伤。我该为他

们祷告。虽然自然的反应会是自我防卫：“你怎么可以这样对我说

话？”但更深一层应该想到：“你真的知道自己在亵渎谁吗？你以为

你可以毫无后果地嘲弄祂吗？你难道不知道神必要审判吗？”而如今

的文化与我小时候相比已经大不相同。那时，即使不信的人，至少还

带着一点尊重；但如今，这份尊重正在迅速消失。 

他们编了一个荆棘冠冕戴在耶稣的头上，不自觉地让我们想起人

类堕落与受咒诅之事。创世记 3 章 17～18 节说：“地必为你的缘故

受咒诅。你必终身劳苦，才能从地里得吃的。地必给你长出荆棘和蒺

藜来，你也要吃田间的菜蔬。”荆棘冠冕提醒我们，人类因堕落而受

的咒诅，死亡因罪进入世界。毫无疑问，那些士兵全然不明白他们所



做的，竟然成了神极其深奥的预表。 

神好像一位棋艺大师，掌管着一切的布局。小时候有一阵子因为

鲍比·菲雪的比赛，国际象棋很火。我和父亲也常下棋，最多能推演

到四步之后。但棋艺大师却能在第七步就预见到对手在第四十一步会

被迫走的局势。我们无法想象，但神却是那位真正的棋艺大师。祂的

敌人自以为在与祂对抗，却最终发现自己只是祂圣洁公义安排中的棋

子。 

他们把一根苇子放在耶稣手里，假装是权杖，藉此嘲笑祂。他们

跪拜祂，说：“犹太人的王万岁！”这些士兵恐怕曾多次真心实意地

向凯撒下拜，但如今他们却在嘲笑中向耶稣下拜。然而，凯撒的权杖

若还存在，不过是博物馆里的一件遗物。凯撒已不在，罗马帝国也不

在了。我去过罗马，看过墙上的地图，上面画着罗马帝国的疆域，从

北非到土耳其，一直延伸到不列颠，浩大无比。但时间一推移，地图

上的疆域越来越小，直到只剩下一个小点。帝国不复存在，但神的国

却存到永远。起初只是一个小小的“点”，如今已遍布全地。圣经应

许，神的国要充满全地，如同水充满洋海（哈巴谷书 2章 14 节）。 

诗篇 45 章 6 节说：“神阿，你的宝座是永永远远的，你的国权

是正直的。”朋友们，他们向耶稣吐唾沫，用苇子打祂的头。这些

羞辱是极其亲近而直接的。吐唾沫不是远距离的仇恨，而是近距离、

赤裸裸的藐视。加尔文曾说：“我们的污秽本该被神厌弃，甚至配得

众天使向我们吐唾沫。但基督为了使我们在父面前成为洁净、无瑕疵

的，甘愿被人唾弃。” 



接着，圣经记载：“他们出来的时候，遇见一个古利奈人，名叫

西门，就勉强他同去，好背着耶稣的十字架。到了一个地方，名叫各

各他，意思就是髑髅地。兵丁拿苦胆调和的酒，给耶稣喝。他尝了，

就不肯喝。”（马太福音 27 章 32～34 节）有人推测，耶稣不肯喝，

是因为那酒能麻痹神经，而祂要清醒地承受一切该受的痛苦。我们对

这个人西门所知不多，只知道古利奈在北非，有许多犹太人居住。有

人推测他后来信了耶稣，但圣经没有明确说。 

然而有一点是确定的：每一个基督徒都被呼召背起自己的十字架，

跟随耶稣。耶稣早已教导说：“不背着他的十字架跟从我的，也不

配作我的门徒。得着生命的，将要失丧生命。为我失丧生命的，将

要得着生命。”（马太福音 10 章 38～39 节）背十字架意味着愿意

跟随耶稣，哪怕是走向死亡，不论是比喻还是现实。这不仅仅是舍去

性命，更是舍弃自我。原文中“生命”也可译作“自己”。意思是，

跟随耶稣就必须舍己，而不是像世人那样执迷于“寻找自我”。 

今天人们是否还热衷于“寻找自我”？在六十年代，这是非常流

行的观念，你必须去“找到自己”。可许多人回应说：“我找啊找，

却什么也没找到。”那就是当时的氛围和音乐。但耶稣从未教导人要

“寻找自我”，祂反而教导我们要舍己。事实上，这个词甚至可以翻

译成“毁灭自己”。为了祂的缘故，我们要舍己、毁己，而在这样做

的过程中，反而得着了真正的生命。 

随后，耶稣被带到一个名叫各各他的地方，也就是“髑髅地”。

有人说那是个遍布骸骨的坟地；也有人认为那地方的形状像头骨。究

竟哪种说法正确并不重要，关键在于，各各他在城外。为什么这一点



重要？因为希伯来书特别强调耶稣是在城门外受害：“原来牲畜的

血，被大祭司带进圣所为赎罪祭，牲畜的身体被烧在营外。所以，

耶稣要用自己的血叫百姓成圣，也就在城门外受苦。”（希伯来书

13 章 11～12 节）旧约中的赎罪祭牲都要在营外焚烧；而耶稣就是这

些献祭所指向的真实。祂的身体在城外被钉十字架，说明祂担当了百

姓的罪，因而被看作“不洁”，必须在城外受刑。圣经说：祂这样做，

是“要用自己的血叫百姓成圣”。 

“成圣”是什么意思？成圣、圣洁、分别为圣，这些词都出自同

一个希腊动词，意即“分别出来”。我们平时在神学中常说成圣是渐

渐变得像耶稣，被祂塑造、更新。但在这里，它的意义更是“转移”：

祂把我们从一个地方带出来，安置在另一个地方。祂把我们从罪、忿

怒、定罪和死亡里拯救出来，借着祂的血，把我们带进生命、荣耀与

神的名里。祂在城外受苦，是为要成就这一切，成就我们的分别。 

朋友们，这意味着什么？我们因耶稣所承受的一切被分别出来。

我们被分别出来，不至经历死亡、地狱、与父隔绝的痛苦。让我问你

一个极其个人的问题：你是否真的被基督的血和受苦成圣了？这对你

是否是真的？耶稣是否为你而死？祂是否在城外为你受苦？你相信祂

为你死、又为你复活吗？祂是否真是你的救主，你的主宰？你是否因

神的恩典，已经被祂从罪、死亡和定罪里拯救出来，迁到义、生命和

荣耀里？这是否已经在你身上发生？ 

圣经的开头和结尾，都提到“门”。在伊甸园堕落之后，天使把

守园门，人无法再进去（创世记 3 章 24 节）。而在圣经的末尾，也

再次出现“门”的意象：“那些洗净自己衣服的有福了，可得权柄能



到生命树那里，也能从门进城。城外有那些犬类，行邪术的，淫乱的，

杀人的，拜偶像的，并一切喜好说谎言编造虚谎的。”（启示录 22

章 14～15 节）朋友们，我们要么信靠那位在城外为我们受苦的基督，

要么就在神永恒的城外，永远受苦。 

让我们祷告： 

天父，我们祈求你使我们真知道、真珍惜耶稣为我们所受的一切。

愿我们不单口里赞美你的圣名，更心中常常信靠基督，生活与蒙召的

恩相称。求你使这一切在我们心中常存为宝贵。我们也为我们所处的

文化祷告，如今人们随意贬低、亵渎耶稣的名已是司空见惯。求你开

他们的眼睛、心灵，使他们看见这样做是何等可怕。帮助我们宣扬你

的信息，这是盼望、平安、拯救的信息，但同时也是审判、忿怒与定

罪的信息。天父，我们感谢你，因你差遣你的儿子在我们的位置上被

定罪。愿这恩典永远成为我们心中的珍宝。 

我们奉耶稣的名祷告，阿们。 


