
healingwings.net 

马太福音系列讲道 126 

从十字架上下来吧 
马太福音 27 章 35～44 节 

维保罗牧师 2008 年 10 月 5 日 

翻译：甘晓春 2025 年 9 月 22 日 

 

今天早晨的信息经文出自马太福音 27 章 35～44 节。现在让我们

聆听神的话： 

“他们既将他钉在十字架上，就拈阄分他的衣服。又坐在那里

看守他。在他头以上，安一个牌子，写着他的罪状，说，这是犹太

人的王耶稣。当时，有两个强盗，和他同钉十字架，一个在右边，

一个在左边。从那里经过的人，讥诮他，摇着头说，你这拆毁圣殿，

三日又建造起来的，可以救自己吧。你如果是神的儿子，就从十字

架上下来吧。祭司长和文士并长老，也是这样戏弄他，说，他救了

别人，不能救自己。他是以色列的王，现在可以从十字架上下来，

我们就信他。他倚靠神，神若喜悦他，现在可以救他。因为他曾说，

我是神的儿子。那和他同钉的强盗，也是这样的讥诮他。” 

神的话语到此为止。让我们祷告： 

在天上的父啊，我们祈求你帮助我们这些在基督里的信徒，作为

基督的跟随者，能明白这些至为痛苦的时刻，领会马太为何要记载这

些事。我们祈求你藉着我们正确理解耶稣为我们所行、所受的目的，

https://healingwings.net/


来分别为圣我们的心思意念。奉耶稣的名祷告，阿们。 

如果你翻看四卷福音书中关于钉十字架的记载，表达都极为简短，

就是“他们把他钉在十字架上”。甚至在希腊文里，也不过两个或三

个字而已。而旧约却对这一预期中的事件有更生动的描绘，它带着十

字架的属灵眼光向前观看。旧约写下这些事时，距耶稣的出生还远有

几百年，若看诗篇，大约一千年前；若看以赛亚书，则约六百多年之

前。 

正是在旧约里，我们读到人拔掉了他的胡须；我们读到耶稣憔悴

到可以数清自己的骨头；我们读到他的骨头脱节，他的舌头贴在上膛，

他的心融化如蜡。所有这些记载都在旧约，而不是新约。 

福音书对钉十字架的简短记录，再次显明我们何等需要旧约，才

能完全认识在基督里神的荣耀、恩典和大能。我们不是单单作“新约

的基督徒”，而是作“圣经的基督徒”，整本圣经。正是在旧约里，

我们更加清楚地看见基督所受的羞辱和痛苦；也正是在旧约里，我们

被带入基督的荣耀，和他救赎世界的大能。 

我刚才多次引用的诗篇 22 篇，不仅显明耶稣的耻辱和苦难，也

宣告他救赎恩典的浩大。在读到“我的骨头都可以数过”、“我的心

如蜡熔化”、“我的神，我的神，为什么离弃我”的痛苦哀号之后，

在诗篇 22 章 27～28 节我们又读到：“地的四极，都要想念耶和华，

并且归顺他。列国的万族，都要在你面前敬拜。因为国权是耶和华

的。他是管理万国的。” 

因此，在旧约里我们不仅看见基督受苦的深度，也看见因十字架



所成就的高峰。耶稣在十字架上被高举，为要吸引万人归向他。 

我们必须明白，如今我们坐在两千年之后，身处千里之外，却每

一个人都因耶稣的生、死、复活和升天而深受影响。他们为分衣服拈

阄，却不知不觉应验了预言。这真是奇妙！他们不过是在消遣、赌博，

随意地拈阄分一件外衣，但连这看似微不足道的举动，也是神所命定

的。朋友们，这提醒我们，神掌管一切所发生的事。 

若是我当时在场作记录者，或许我不会注意到这样的小细节。但

神却让它被记下来。这样的细节彰显出那位宣告“我从起初指明末后

的事，从古时言明未成的事，说：我的筹算必立定，我所喜悦的，我

必成就。我已说出，也必成就”的上帝。朋友们，没有任何事物或行

动小到能逃脱神的关注和护理。 

按照当时的惯例，要在钉十字架的人头上挂一个牌子，写明他的

罪状。四卷福音书记载的字句各有不同，显然是因着他们的写作对象

不同而有所取舍。马太主要写给犹太人，所以他记下的牌子内容是：

“犹太人的王耶稣。”犹太领袖对此极为不满，我们在别处读到他们

去见彼拉多，说：“不要写犹太人的王，要写他自称是犹太人的王。”

但彼拉多回答说：“我所写的，我已经写上了。” 

路加则记下，这块牌子是用希腊文、拉丁文和希伯来文写的。甚

至在十字架上，基督为王的信息已经被翻译成当时最通行的几种语言。

后来在五旬节，我们看到神更是使福音被传讲，使天下各国的人都能

听见并明白。 

这让我想到该亚法的例子。那个奸诈的大祭司曾说过：“一个人



替百姓死是有益的。”他虽不信，却无意中说出了预言。同样，这里

彼拉多似乎也成了一个“无意的圣经翻译者”，仿佛在把基督的信息

传给万邦。 

经文又记载：有两个强盗和他同钉，一个在右边，一个在左边。

从那里经过的人讥诮他说，你这拆毁圣殿三日又建造起来的，可以救

自己吧！你若是神的儿子，就从十字架上下来吧！这句话出现了两次，

因此我今天的讲题就是：“从十字架上下来吧。”他们的要求极具意

义。 

耶稣被钉在两个强盗中间，仿佛他就是头号罪犯，甚至可能顶替

了原本应钉十字架的巴拉巴。这样一个显眼的位置，使得更多人围观、

讥笑、亵渎他。 

他们对耶稣的亵渎，就是口出恶言、说亵渎的话，尤其是针对神

的咒骂。人面临圣洁公义的基督时，往往会激发出罪性，暴露出人心

的邪恶。我们在这些人的言行中，看见与耶稣那温柔怜悯的心截然相

反的景象。 

想想看，他正在受死，哪怕依照彼拉多的说法，他也“并没有作

过什么该死的事”。然而他们没有丝毫怜悯，反而在他临死时用污言

秽语和嘲弄环绕他。耶稣在十字架上，耳边充满讥诮和亵渎。与此形

成鲜明对比的，是他曾说过：“压伤的芦苇，他不折断；将残的灯火，

他不吹灭。” 

我非常喜爱那段经文，虽然刚才引用了很多，但实在值得细细思

想。“压伤的芦苇”，它已经快要折断，软弱不堪；“将残的灯火”，



摇曳欲熄，随时可能熄灭。人自然的反应，可能就是把芦苇折断丢弃，

把将灭的灯火掐灭算了。但耶稣却说：“我不折断，我不吹灭。”这

是何等的温柔怜悯！与基督那慈爱之心相反的，正是那些嘲弄他、亵

渎他的人。 

亵渎与异端常常并行。我发现，如今在世界上尤其在媒体中，亵

渎与异端的声音几乎充斥公共舆论空间，毫无敬畏神之心。上周我在

《每日微风报》的“今日思考”栏目里读到一句话：“异端就是思想

自由的另一种说法。”这是英国作家格雷厄姆·格林的名言（1904–

1991）。朋友们，这岂不是可悲的讽刺吗？人将自己在罪恶、黑暗和

无知中的捆绑，当作所谓“思想自由”。 

我还记得当我年轻时带青少年团契，有一个女孩问我：“神会不

会接受新的想法？”这问题本身就反映出一种误解，好像人能想出什

么“新点子”，是神从未想到过的！我没有责怪她，但那背后的观念

却显明了一个问题：在我们罪性的捆绑下，哪有什么真正“自由”的

思想？圣经不是说“坏树不能结好果子”吗？没有在基督里的人，都

不可能真正自由，他们是罪的奴仆。当一个人推崇亵渎和异端时，他

仍旧是罪的奴仆，丝毫没有自由。唯有当神亲自拯救我们、将我们那

石头般刚硬败坏的心换成新的心，我们才在真理里得自由。正如耶稣

所说：“真理必叫你们得以自由。”那是真正脱离罪、死亡、捆绑与

黑暗的自由。 

如今文化中甚至有公开讥讽信仰的作品。比如比尔·马赫的新片

《Religulous》，对宗教公然嘲讽，充满异端与亵渎。这就是我们所

处的时代。天然人对基督本就带着敌意，在某些历史时刻，这种敌意



尤其高涨。我个人感觉，我们正处在这样一个时期。不是那种“我不

同意，但我尊重你”的态度，而是“基督徒，把你的信仰收起来！不

要在投票箱里，不要影响公共生活！”他们甚至歪曲圣经，说基督教

支持奴隶制、要残害儿童、要剥夺人饮食自由，完全是断章取义。基

督教在他们口中，不仅是站不住脚的，甚至是邪恶的。人们似乎更加

大胆地亵渎基督，且自以为可以肆无忌惮。 

接着，亵渎之后又伴随对耶稣的指控，说他无能。这些指控的无

知，和今日世人对耶稣的批评极其相似。人们对他说：“你这拆毁圣

殿，三日又建造起来的，可以救自己吧。你如果是神的儿子，就从十

字架上下来吧！”（马太福音 27 章 40 节） 

耶稣确实说过圣殿将要被毁，但他说的是军队围困导致圣殿被毁，

而不是他要亲手去拆毁它。而且新约唯一关于“圣殿重建”的教导，

就是指他的身体（约翰福音 2 章 21 节）。“你们拆毁这殿，我三日

内要再建立起来”，指的就是他自己复活的身体。圣经并没有教导会

有某种新的实体圣殿被重建。神的殿，就是教会，就是信徒，耶稣是

元首，我们是他的身体，是活石，被建造成属灵的殿。耶稣所说的两

件事，圣殿的毁灭，以及他三日复活，都已经应验。 

“你若是神的儿子”，这句话是不是很耳熟？它与撒但在旷野试

探耶稣时所说的话几乎一模一样（马太福音 4 章 6 节）。试探的本质

也是类似的：试探耶稣可以避开十字架。撒但曾说：“只要拜我，我

就把万国都赐给你。”如今这些人说：“救你自己吧！从十字架下

来！”仿佛人最高的优先就是自救。 



然而，世上可有比“请耶稣从十字架上下来”更愚昧的请求？这

几乎可以列入人类历史上最荒谬的十个要求之一。如果耶稣真的照他

们的意思，从十字架上下来了，会怎样？他就放弃了父所托付的使命，

那是人类唯一的救赎盼望！正如希伯来书说：“你曾给我预备了身

体”，“为要照你的旨意行。”朋友们，让我们感谢神，他并不总是

应允人的请求，哪怕这些请求看似合理。 

再者，哪一个更大的神迹？是“从十字架上下来”，还是“从坟

墓里出来”？倘若耶稣从十字架上下来，人很可能说：“啊，是钉十

字架的人不小心，没钉牢！”然而，复活却无法用这样的借口来推脱。

尽管他们捏造谎言否认复活，真理却无法被掩盖。复活的基督亲自显

现，他们却依然不信。 

这些人后来就是逼迫彼得和约翰的人，也是逼迫教会的人。他们

讥笑说：“他救了别人，不能救自己。他是以色列的王，现在可以从

十字架上下来，我们就信他。”再一次强调：“让他下来吧，我们就

信他。” 

多少次，我在与非信徒交谈时听过类似的话：“如果神再行一个

神迹，我就信了。”他们把信心的条件摆在神面前，好像可以自己决

定信仰的门槛。但事实上，耶稣已经多年公开施行神迹奇事，他的名

声传遍各处，许多人亲眼目睹了无法否认的神迹。难道这些还不够吗？ 

问题在于，人若拒绝基督的话语，即使看到神迹也不会信。主的

话语，由圣灵感动写下，比一切神迹奇事更有能力拯救罪人。神迹奇

事、考古证据、历史文献，这些都无法使死去的心灵活过来。唯有圣



灵借着神的话，使人重生。 

这正如路加福音 16 章所记，财主在阴间受苦，恳求亚伯拉罕差

拉撒路回去警告他的兄弟们。亚伯拉罕回答说：“他们有摩西和先知，

可以听从他们。” 

于是你就看到财主、拉撒路和亚伯拉罕之间的对话。财主恳求说：

能不能让拉撒路过来，把指头蘸点水凉凉我的嘴唇？亚伯拉罕回答说：

不行，我们和你们之间有深渊隔绝。财主又说：那好吧，能不能让他

去我家，把这信息传给我的五个兄弟，好叫他们不要来这痛苦的地方？

亚伯拉罕回答说：他们有摩西和先知的话，可以听从。你要注意，摩

西早已去世，所以亚伯拉罕说的“摩西和先知”就是指圣经。他在说：

他们有圣经，可以听从。财主却回答：不，亚伯拉罕父啊，如果有人

从死里复活，到他们那里去，他们一定会悔改。你知道，这是人心中

最强烈的证据渴望，死人复活，岂不是最震撼的证据吗？然而亚伯拉

罕却说：“如果他们不听从摩西和先知的话，就是有人从死里复活，

他们也不肯信。” 

这真是对人心败坏本性的惊人见证。没有什么证据能改变人心，

即使死人复活也不能。这些人亲眼看见耶稣从死里复活，却依然不信。

如果人不听从摩西和先知，也就是圣经的话，就算有复活的神迹，他

们也不会被说服。 

所以答案只有一个：是神的话语。唯有神的话语能救人。神拯救

人的方式，就是借着祂的话，通过福音的宣讲。祂的话语是那工具，

是那媒介，能使瞎眼得开，看见光明；能使耳聋听见真理；能使石心



变为肉心。神所设立的途径，就是宣讲耶稣基督为罪人而来，人的本

性是罪人，唯有耶稣能拯救他。我们教会如此重视这一点，以至于我

们坚持每个主日的礼仪中都包含认罪和赦罪，主餐之前也有认罪，讲

道中也不断强调，耶稣来是要拯救罪人。唯有借着十字架，人在神面

前才得以称义。 

这就引我们进入最后一部分。在这一段里，我们要从耶稣的人性

来理解祂在十字架上的经历，特别是马太福音 27 章 43～44 节：“他

倚靠神，神若喜悦他，现在可以救他；因为他曾说：‘我是神的儿

子。’那和他同钉的强盗，也是这样讥诮他。”这里的嘲弄无处不在，

耶稣连一丝安慰都没有。 

我曾深受巴刻（J.I. Packer）在《认识神》一书中的一句话触

动。他说，我们不应把耶稣看作某种“超人”。我自己也常这样想，

虽然我一直知道耶稣是完全的神，也是完全的人，但潜意识里仍把祂

看作“比人更强”的人，好像祂虽为人，却有些我们没有的能力。但

巴刻提醒我们，耶稣的人性必须被理解为完全的人性。祂是完全的神，

拥有神一切的属性；祂也是完全的人，拥有一切人性的本质属性。有

人会说，祂没有罪，但要记得，罪并不是人类本性的必然属性。亚当

堕落前就是完全的人，却没有罪；将来在永恒里，我们也会有新身体，

却没有罪。罪性是现今人类普遍的状态，却不是人性本质的定义。 

因此，当耶稣在十字架上，作为完全的人，听到祭司长、文士、

法利赛人、撒都该人这样嘲讽祂时，那是极大的打击。他们的话仿佛

是要彻底摧毁祂心灵深处残存的安慰：“如果神现在都不救你，你就

永远没有盼望了。你说你是神的儿子？可神都不要你。”这是极度的



讥讽。今天的无神论者也常说类似的话：“如果你的神不能马上把你

从困境中救出来，那祂根本不存在。”我和一些无神论者对话时，他

们常说：“证明给我看神存在。”我通常会先问他们：“那么什么样

的证据能让你相信？”他们的答案往往是“应验的祷告”。换句话说，

如果神不按照他们的要求回应祷告，他们就断定神不存在。与当年耶

稣在十字架上所受的嘲讽何其相似。 

弟兄姊妹们，人生的确有欢乐的时候，我自己也享受生活，也相

信信实会带来许多文化层面的祝福。然而，不要忘记，我们有许多属

灵的弟兄姊妹，不仅在历史上，也在今日，他们的人生充满痛苦、悲

伤、监禁和折磨，常年在狱中煎熬，直到生命终结。神并不总是把祂

的子民从这破碎堕落世界的苦难中立刻拯救出来。但这并不意味着祂

不是拯救的神。 

神呼召我们与基督同钉十字架，好叫我们将来也能与祂一同得荣

耀的释放。正如保罗在罗马书 6 章 5 节所说：“我们若在他死的形

状上与他联合，也要在他复活的形状上与他联合。”然而，这条道

路并不容易。在这个世界里，该隐杀了亚伯，夏甲的儿子戏弄以撒，

恶人总要利用我们的处境讥讽说：“你的神在哪里呢？” 

三十年前，我的父亲突然因车祸离世，那是一段极其悲痛的经历。

我刚大学毕业，我的母亲则陷入了长达十多年痛苦的漩涡，抑郁、崩

溃，甚至几近疯狂。那段时间我尝试了一切方法陪伴和帮助她，搬去

和她同住，带她去不同的心理医生，换住处、找朋友同住，但一切似

乎都无效。她多次试图自杀，我不得不把她送到 UCLA 哈勃医院的精

神病房，那是个极其痛苦的地方。有一次，她竟然设法逃出医院，还



打车回到家，令我震惊又心力交瘁。那晚，我几乎精疲力尽，情绪和

身体都到极限，正要简单吃点东西补充体力时，邻居敲门进来，她抽

着烟、态度强硬，才认识我母亲没多久，却迫不及待地批评我处理问

题的方式。她坐下后，我只记得她说的一句话：“看来你的祷告和

‘赞美主’那一套在这事上没什么用。”我当时只能尽量礼貌地请她

离开。 

我当时对她说：“你现在必须走了，再见。”然后我关上门。但

即便如此，她那一句对我信仰的讥讽，却并没有那么容易从我心里消

散。“看来你那一套‘赞美主’在这事上不顶用。”我本来心里就已

经很挣扎了，听到这样的话，尤其是从一个邻居口中听见，真的让我

很难释怀。 

但是，弟兄姊妹，我们必须学习，也必须被基督的灵所影响，而

不是被这个罪恶世界的灵所左右。圣灵借着《希伯来书》这样描述耶

稣：“基督在肉体的时候，既大声哀哭，流泪祷告，恳求那能救他

免死的主，就因他的虔诚蒙了应允。他虽然为儿子，还是因所受的

苦难学了顺从。”（希伯来书 5 章 7～8 节） 

圣经常常以基督在十字架上的榜样来教导我们要效法祂。彼得在

书信中说：“祂被骂不还口。”（彼得前书 2 章 23 节）保罗在腓立

比书中指出，这是耶稣谦卑的极致，“祂自己卑微，存心顺服，以至

于死，且死在十字架上。”（腓立比书 2章 8 节）接着保罗说：“你

们当以基督耶稣的心为心。”（腓立比书 2 章 5 节）而这颗心，正是

十字架上的心。 



当我们身处人性所能遇到的最黑暗处境，我们也蒙召去存有这样

的心志。我们被呼召去忍耐。耶稣为我们忍耐，我们也当为祂忍耐，

哪怕世界不断讥笑我们说：“你的神在哪里？”我们却要回应说：

“我的神仍然掌权！” 

这正如今天我们所读的诗篇 37 篇：好像恶人凡事顺利，好像他

们得胜一切；但神说：“转眼之间，他们就不在了。”惟有信靠耶和

华的，必得永生。 

约翰·加尔文曾这样说：“因此，若神正在借着十字架和苦难操

练我们学习顺服，并呼召我们祷告、呼求祂的名时，我们还坚持要神

‘立刻’回应，这就与信心的本质相悖。相反，这些经历正是父爱最

确切的见证。” 

让我们一起祷告： 

在天上的父啊，当我们思想耶稣，那位完全为人的主，为我们所

忍受的一切，求祢使我们从中学习，去效法祂。父啊，愿祢借着祢的

恩典和圣灵，使我们在看似极其悲惨、毫无答案的境况中，仍能持守

信心、忍耐到底。帮助我们确信，我们在天上的父必有祂的答案。求

祢保护我们，不被那些向我们低语、试图使我们偏离祢道路的虚假声

音所动摇。帮助我们常常定睛仰望耶稣，祂忍受了我们永远无法忍受

的，为要赐给我们我们永远无法靠自己得着的恩典。 

父啊，我们感谢祢，因为祢以大爱这样爱了我们。 

我们奉耶稣的名祷告，阿们。 


