
healingwings.net 

马太福音系列讲道 127 

被神离弃 
马太福音 27 章 45～50 节 

维保罗牧师 2008 年 10 月 12 日 

翻译：甘晓春 2025 年 9 月 22 日 

 

今天早晨的信息经文在马太福音 27 章 45 至 50 节。现在让我们

聆听神的话： 

“从午正到申初，遍地都黑暗了。约在申初，耶稣大声喊着说，

以利，以利，拉马撒巴各大尼？就是说，我的神，我的神，为什么

离弃我？站在那里的人，有的听见就说，这个人呼叫以利亚呢。内

中有一个人，赶紧跑去，拿海绒蘸满了醋，绑在苇子上，送给他喝。

其余的人说，且等着，看以利亚来救他不来。耶稣又大声喊叫，气

就断了。” 

读到这里，让我们一同祷告： 

天父，我们恳求祢借着圣灵与祢的话语，使我们能全人全心地进

入这奇妙的事件，这历史的转折点，世代中的伟大事件。帮助我们明

白祢要我们所认识的，并愿这真理触及我们生命的每一个层面。愿祢

的名在其中得荣耀，被高举。我们奉耶稣的名祷告，阿们。 

在我们常去服事的威尔明顿的“灯塔救援之家”里，有一张小海

https://healingwings.net/


报挂在后面的房间里，上面把“Bible”（圣经）这个词写成一个缩

写，纵向排列：Basic Instructions Before Leaving Earth（在离

开世界之前的基本指引）。这样的设计颇为巧妙，但并不完全准确。 

在过去二十年间，一个流行的短语出现在手环、车贴等物品上，

那就是：“What would Jesus do?”（耶稣会怎么做？）这是一个相

当受欢迎的说法。毫无疑问，在某种意义上，我们确实应当效法耶稣

的行为。耶稣在为门徒洗脚之后，不是亲自教导过吗：“我给你们作

了榜样，叫你们照着我向你们所作的去作”（约翰福音 13 章 15 节）。 

我们教会有时会在主日晚上开设一些圣经课程。下个月，也就是

十一月，我们邀请到正统长老会的一位长老，退休外科医生梅尔·穆

尔德博士，来讲授为期四周的“圣经对创造的看法”。他多年主持广

播节目，教学经验丰富。我相信这将是一段极佳的学习时光。我们平

时也会开设不同的课程，我自己也常常在主日晚上讲授，比如末世论、

加尔文主义、护教学等等。但参加人数最多的一次，是我开设的关于

“婚姻”的课程。平时的课程大约有八、九十人参加，而那次竟有将

近两百人。相比之下，若讲“代赎的教义”或“圣餐”，恐怕不会有

这么多人出席。相反，像“婚姻”、“为人父母”、“如何胜过坏习

惯”这样的题目，总能吸引更多人。因为无论是否为基督徒，我们心

中都天然渴望改善生活，想要知道如何把日子过得更好。人们常以这

种功利主义的眼光看待基督信仰，把它当作有助于生活的方法论，这

就是所谓“犹太—基督教伦理”。但在追求这些实用层面的过程中，

我们往往忽略了基督信仰真正的精髓与美丽。 

我记得自己青少年时期初信主时，并不是在基督徒家庭中长大，



大约十六、十七岁才归信基督。那时别人告诉我：要多读圣经。我心

中饥渴，渴望学习如何过生活，渴望得到指引。有人建议我从新约开

始读。于是我翻开第一卷书，马太福音。结果一开始读到的就是：

“亚伯拉罕生以撒，以撒生雅各，雅各生犹大和他的弟兄，犹大从她

玛氏生法勒斯和谢拉……”（马太福音 1章 2～3 节）。作为一名少

年人，我当时心里直想：这是什么？我想要的不是这些，而是箴言式

的劝告，比如“你们不要自欺。滥交是败坏善行”（哥林多前书 15

章 33 节），这种实用的人生智慧。但眼前的经文却全是“谁生谁”。 

直到我读到马太福音第 5 章，登山宝训，我才开始明白，这里确

实有关于生活与行为的教导。但圣经整体似乎并不是单纯的行为指引，

而是一本关于耶稣的书。从开篇的家谱到整卷书的叙事，都在讲述祂

的生平：祂的降生、祂的生活、祂的大能、祂的受死、祂的复活、祂

的升天…… 

重点不在于“耶稣会怎么做”，而在于“耶稣已经做了什么”。

圣经不是首先要给我“如何做更好丈夫”的指引，而是启示耶稣基督

如何作为祂新妇，教会的良人，何等完美、何等忠诚。圣经的一切都

在指向祂。后来我才发现，这样的观察是完全正确的。耶稣在约翰福

音 5 章 39 节亲自说过：“们查考圣经。因你们以为内中有永生。给

我作见证的就是这经。”祂证实了圣经的核心：一切都在见证祂。 

弟兄姊妹们，经过多年牧养，我深深体会到，圣经对人的罪性的

揭示是何等准确。虽然我们理当追求圣洁，谨守神的律法，顺服祂的

吩咐，顺服带来极大的祝福，不顺服也必带来今生的咒诅，但生命的

根本真理是：若没有基督，若没有祂为我们成就的工作，无论今生或



来世，我们都没有盼望。 

马太福音的结尾，耶稣吩咐门徒说：“凡我所吩咐你们的，都教

训他们遵守。”因此我们当然要教导基督的律法，将来我们也会花一

些时间来研读十诫，思考其中的意义。但若只教导基督的律法，却不

传讲基督的工作，就好像教孩子如何锻炼，却不给他们食物。纵然教

得再好，最终也只能走向死亡。 

圣经大体可以分为两大部分：律法与福音。二者都是好的，二者

都有神的恩典。但没有福音的律法只会成为死亡的执事；没有律法的

福音则显得不必要。因为律法定我们的罪，使我们惊叹：“谁能行得

出来呢？”唯有律法与福音同时并存，我们才能认识救恩。若只停留

在“教训与箴言”，却没有福音，结局只能是绝望。 

而如今，在马太福音的这一段落，我们正直面福音的核心，基督

的十字架。 

经文说：“从午正到申初，遍地都黑暗了。”在这里，你找不到

“如何改善生活的指引”。这里显明的，是基督，祂是谁，祂做了什

么，祂将要成就什么。 

马太记载，耶稣降生时，有超自然的光，那星辰引导着博士；而

在祂受死时，却出现了超自然的黑暗。从正午到下午三点，遍地漆黑

一片。这黑暗是什么？有人猜测只是某种戏剧化的现象。经文并没有

详细解释。但它确实带来了影响，至少有一位百夫长被深深触动。就

我个人的理解，这黑暗是审判的记号。阿摩司书 8 章 9节记着神宣告

对以色列的审判：“主耶和华说，到那日，我必使日头在午间落下，



使地在白昼黑暗。”这是审判的征兆。而在马太福音中，我们看见以

色列因悖逆与不敬虔，正面临审判。这黑暗，正是神的审判临到基督，

倾倒在祂身上的记号。 

弟兄姊妹们，这黑暗的时刻是何等可怕。尤其当我们想到当今社

会对圣经真理的敌意与排斥，仿佛火焰逐渐加剧，正达到沸点。在阿

摩司书中，那可怕的审判还包括另一件令人战栗的事，神收回祂的训

诲与启示，不再赐下祂的劝告。这才是真正令人恐惧的审判。 

我刚刚读的是阿摩司书 8 章 9 节，再往后两节是这样说的（阿摩

司书 8 章 11～12 节）： 

“主耶和华说，日子将到，我必命饥荒降在地上。人饥饿非因

无饼，干渴非因无水，乃因不听耶和华的话。他们必飘流，从这海

到那海，从北边到东边，往来奔跑，寻求耶和华的话，却寻不着。” 

难怪我们这个世代的人在属灵上饥渴。神的话语是何等宝贵的恩

赐，但圣经也警告我们，若神的话被收回，人们在地上漂泊寻找劝诲

与智慧，却寻不见，这是何等可怕的审判。我不禁要问，我们这个文

化是不是已经处在这样的光景？如今要找到愿意认真解经、忠心传讲

真理的人，似乎越来越难。 

昨天有人和我提到一部讽刺基督信仰的电影。影片标题是一个文

字游戏，把“ridiculous”（荒谬的）和“religious”（宗教的）

拼在一起。导演为了嘲笑基督教，刻意去采访一些最荒唐的宗教人物，

塑造稻草人，借此证明宗教多么荒谬。令人悲哀的是，他确实能找到

这样的人。有人还给我看了所谓“全美十大牧师”的名单，许多人确



实荒唐可笑。他们没有采访比尔·马丁、J.I. Packer、麦克·霍顿

或高德飞这样的神学家，也没有去采访约翰·麦克阿瑟这类有分量的

牧者，而是找了一些写畅销书、迎合情绪、却缺乏健全真理的人物。

他们的信仰不以真理为中心，而是迎合人的感受。 

经文继续说：“约在申初，耶稣大声喊着说，以利，以利，拉马

撒巴各大尼？就是说，我的神，我的神，为什么离弃我？”这里特别

记载，耶稣是用亚兰文喊出来的。 

我曾遇见过一位自称无神论者的男子，他告诉我自己不怕死亡，

因为他坚信死亡就是存在的终结，彻底的毁灭，不再有任何感觉。他

说这话时，好像带着一种自信与勇气。我就问他：“你觉得这种所谓

的勇气真是智慧吗？你真的认为不怕死亡是正确的吗？”朋友们，死

亡远比“虚无”可怕得多。真正的死亡，就是永远被神离弃。连基督

在十字架上都因父神的离弃而发出如此痛苦的呼喊，这难道不该成为

我们最大的恐惧吗？祂本是“多受痛苦、常经忧患的人”（以赛亚书

53 章 3 节），而这时，祂的痛苦达到了顶点。若一个人对死亡没有

畏惧，实质上就是对神没有敬畏。这岂不是愚昧到极点吗？ 

在这里，“被离弃”不应当被理解为“被忽略”。不是好像耶稣

渴望陪伴，却得不到安慰。真正的“被离弃”，就是被交给一切邪恶

的势力摆布。我们常常用“与神隔绝”来形容地狱，但严格说来，这

并不准确。因为圣经教导神是无所不在的。祂的同在遍满宇宙，任何

地方都不能逃避祂。所以，地狱并不是“完全与神隔绝”的地方，而

是被隔绝在祂的慈爱与恩典之外，只面对祂的烈怒、公义与定罪。没

有人能真正逃避神的同在，但人却可能永远失去祂的慈爱，只承受祂



的公义审判。这就是耶稣在十字架上所经历的祂被父神弃绝所包含的

意义。 

我记得有一次，我在一所中学的毕业典礼前的宗教仪式上发言。

有一位基督徒女孩走过来，批评说：“为什么你们宗派的人要把祷告

写下来？为什么要事先组织祷告的内容？”在她看来，自发就是属灵，

随性就是属灵。她以为站起来让圣灵随时“引导”才是真正的属灵。 

我和太太在中国也遇到过一位这样的牧师，他声称完全凭圣灵引

导，一次讲道能长达六个小时。他几乎不准备，就上台讲。他认为这

是属灵的自由。但弟兄姊妹们，耶稣在十字架上的祷告给了我们一个

重要的提醒。祂当然能够凭自己完美的心思口舌说出最优美的祷告，

但在这至暗的时刻，祂的祷告是引用圣经：“我的神，我的神，为什

么离弃我？”（诗篇 22 章 1节）。祂以神的话作为祷告的根基。 

因此，基督徒在祷告时引用圣经或属灵前辈的文字，不是软弱，

而是智慧。谁没有经历过这样的时刻呢？听到别人表达出正合自己心

意的话语，就会想：“为什么我没想到要这样说？以后我也要这样表

达。”许多作者的语言远比我们精炼。有人给我发来的文章写得优美，

我常常想：这些我得拿来用，过几年可能连自己都忘了出处，以为是

自己原创。但无论如何，没有任何思想比圣经更深刻、更有力。耶稣

在祷告中引用经文，我们也当如此。 

那么，我们如何理解祂的祷告呢？“为什么离弃我？”难道耶稣

真的不知道原因吗？难道祂是出于无知才这样问吗？还是这与祂曾经

说过“连子也不知道那日子，那时辰”（马可福音 13 章 32 节）类似，



是祂在某种人性的限制下的表达？ 

这确实很难解释。理解耶稣“完全的神性”与“完全的人性”本

身就是一件极不容易的事。若祂真是完全为人，那祂必然要经历人一

切的软弱，包括心理上的痛苦与困惑。我们许多的苦难并不仅仅是肉

体上的，更是心理、精神上的挣扎。虽然耶稣无罪，但祂作为人，也

必须进入这种心理的深处，经历那种与神疏离的痛苦。 

正如加尔文所解释的：“神性向肉体的软弱有所让步，为要成就

救赎所必须完成的一切。”换句话说，耶稣在十字架上的呼喊，是作

为一个真实的人，在极度痛苦与疏离感中发出的。 

我们必须记住：被钉十字架的是耶稣这位完全的人；受死的是耶

稣这位完全的人。作为神的第二位格，祂的神性并没有死亡。史普罗

曾讲过一个例子：有一次他去一间教会听道，牧师在讲道时说：“那

一天，神被鞭打，神被羞辱，神受苦，神死了。”史普罗的妻子当场

对他说：“我们要听多少异端的话，才算够呢？” 

的确，神没有死在十字架上。死在十字架上的，是耶稣这位完全

的人。祂在极度痛苦中发出呼喊，显明祂真实经历了人性的疏离与破

碎。但我们也必须清楚：祂这种深切的人性感受，并没有动摇祂对父

神完全的信心与认识。 

不是说在那一刻耶稣就失去了信心。很明显，从他所说的话前后

我们都能看出，他两次呼喊：“我的神，我的神，为什么离弃我？”

这本身就是在信心的盾牌之下，勇敢地驱散那似乎被离弃的感觉。他

从未失去信心。耶稣作为人，也凭着信心信靠神。他像人一样有信心。



或许从这里我们能学到：我们当下主观感受到与神疏远，并不应主宰

我们对祂恩典的真实认识。因为我们所持有的认识，建立在祂的应许

之上。 

你是否也曾觉得神离你千万里远？你祷告时，仿佛只是在撞击天

花板：“神啊，你在哪里？”大卫也有过这样的呼喊。他在诗篇里多

次这样呼求：“神啊，你在哪里？”比起被扫罗追杀、被人追捕，他

更在意的是与神的疏远。这正是诗篇令人安慰之处，大卫赤裸裸地表

达了人的软弱，但若你读完整首诗篇，就会发现他常常在结尾回答了

自己最初的哀叹。他知道，纵然感觉上神远离自己，纵然觉得神不听

祷告，纵然觉得神似乎完全忽略了自己，但他也知道，凭着神的应许，

这些感觉并不是真实。因着神的应许、因着祂的性情和祂的自我启示，

他可以确信：当我晚上躺下时，神在那里；当我早晨醒来时，神也在

那里；即便我飞到清晨的极处，祂依然在那里。这就是我们的确据，

不是基于我们此刻的感受，而是基于神不变的应许。 

许多人告诉我，他们正经历属灵的争战，属灵的试炼。当我仔细

问他们时，却发现更多时候，那其实是心理上的挣扎，或身体上的软

弱，并非真正的属灵争战。弟兄姐妹，真正的属灵争战已经因耶稣得

胜而结束了。这场争战属于主，而主已经为我们赢得了胜利。我们此

刻所看的，就是那段祂为我们赢得胜利的历史事件。 

我知道我的神垂听，我知道我有祂的耳。耶稣的呼喊，正是整个

基督信仰与福音的核心，也是永恒荣耀的事。我们所读的，不仅是教

会信仰的核心，也是全体基督徒信仰的核心。约翰启示录记载：

“他们唱新歌，说，你配拿书卷，配揭开七印。因为你曾被杀，用



自己的血从各族各方，各民各国中买了人来，叫他们归于神”（启

示录 5 章 9 节）。弟兄姐妹，我们在永恒中将要看见的，就是从各族、

各方、各民、各国被救赎出来的灵魂，永远敬拜那位为他们被杀的基

督。我们将永远敬拜祂，为着祂在十字架上的作为，这正是我们今晨

所思想的。 

那么，是什么使得耶稣发出如此痛彻心扉的呼喊？是钉子吗？是

荆棘吗？是鞭打、唾弃、羞辱吗？不是的。祂的呼喊不是：“为什么

有钉子？”、“为什么有鞭打？”、“为什么有人辱骂我？”虽然十

字架和它伴随的一切羞辱无疑是最残酷的刑罚之一，但我们若以为耶

稣汗如血滴的痛苦只是因这些肉体的折磨，那就错了。许多人也曾勇

敢面对十字架，他们并不畏惧。难道耶稣比他们更懦弱吗？绝非如此。 

祂之所以呼喊“为什么”，乃是因为在十字架上发生了比人类所

能理解的更深奥的事。圣经说： 

“他被挂在木头上，亲身担当了我们的罪”（彼得前书 2 章 24

节）； 

“因基督也曾一次为罪受苦，就是义的代替不义的，为要引我

们到神面前。按着肉体说他被治死。按着灵性说他复活了”（彼得

前书 3 章 18 节）； 

“神使那无罪的，替我们成为罪。好叫我们在他里面成为神的

义”（哥林多后书 5 章 21 节）； 

“神设立耶稣作挽回祭，是凭着耶稣的血，藉着人的信，要显

明神的义，好在今时显明祂自己为义，也称信耶稣的人为义”（罗



马书 3 章 25～26 节）。 

祂在十字架上担当了我们的罪，祂背负了本该落在我们身上的刑

罚。弟兄姐妹，你可曾看见罪的黑暗？你可曾体会罪带来的痛苦与忧

伤？我们没有人曾真正经历过神对罪的烈怒。我们只是在有限的程度

上体会罪的伤害，它如何摧毁我们的身体、心理、情感，让我们深感

无力。但我们无法想象耶稣所承担的是何等重担：祂不仅仅承担一个

人的罪，而是担当了所有呼求祂之人的罪，并且承担了罪所当得的惩

罚，地狱本该属于我们的刑罚，竟全都倾倒在祂身上！ 

弟兄姐妹，我承认，每次读到这样的经文，我都觉得自己无法讲

透，无法完全表达。即使我竭力找比喻、讲故事，也无法真正描绘耶

稣所承受的痛苦。即便在天堂，直到永远，我们也不能完全测透祂为

我们所做的一切。正因如此，我们将永远赞美祂，直到永远。因为神

的愤怒是无限的，正如祂的恩典和慈爱也是无限的。而感谢神，祂的

怜悯胜过了祂的公义。 

这也显明了一个基督信仰独有的真理。无神论者无法对善恶、公

义与不义作出客观解释；其他宗教，也无法解释一位良善的神如何既

赦免罪人，又仍然保持公义。若一个法官明知罪犯有罪，却直接释放

他，我们都会说这不是公义，而是腐败。神若只是说“我赦免你”，

却没有刑罚落在任何人身上，那这公义就被践踏了。但圣经告诉我们，

神既是慈爱的，也是公义的。十字架就是神爱的彰显，也是祂公义的

彰显。因为在那十字架上，刑罚没有被忽略，而是完全落在耶稣身上。 

你会发现，在我们所处的这个世界里，人心渴望公义，我们直觉



地知道，不对的事情必须要有公正的审判。然而问题在于，神如何既

是公义的，又能成为称人义的那一位呢？这正是（约翰一书 1 章 9 节）

所说的：“我们若认自己的罪，神是信实的，是公义的，必要赦免

我们的罪，洗净我们一切的不义。”那么，神怎样在赦免罪的同时，

仍然保持祂的公义呢？答案就在我们眼前：因为有人代替我们，承担

了本该属于我们的审判。耶稣走上十字架，承受了神的公义刑罚，这

刑罚本应落在我们身上，却落在了祂身上。 

约翰·葛森曾说过一句话：世上所有其他的宗教都是自我拯救的。

意思就是：要靠自己拯救自己。你必须够好，才能站在圣洁的神面前。

可是圣经说，神甚至不能观看罪。那么，你能完全除去自己一切的罪

吗？恐怕无论在今生还是永恒里，这都是不可能的。唯有当神的恩典

临到我们时，基督的义白白地归算给我们，我们才能以被赦免的罪人

身份，站在圣洁的神面前。神涂抹我们的罪，是因为祂将忿怒与公义

倾倒在另一位身上，就是祂的儿子耶稣。耶稣被父神撇弃，使一切信

靠祂的人永不至于被撇弃。这样，良善的神既保全了祂的良善与公义，

又在罪人身上施行了怜悯。亲爱的弟兄姊妹，这就是好消息，如果你

在意神怎么看你，这真是极大的好消息。 

经文记载，当耶稣说出那句话时，有旁边的人误以为祂在呼唤以

利亚。于是立刻有人拿海绵蘸满醋，绑在苇子上，送给祂喝。其余的

人却说：“且等着，看以利亚会不会来救祂。”他们误会了，或许带

着讥笑，因为“神”的发音与“以利亚”相近。然而耶稣并不需要以

利亚，祂能直接呼喊：“我的神，我的神”，而不是“我的以利亚”。

耶稣也不需要任何圣徒作中保。我们同样不需要除基督以外的任何中



保，因为祂是唯一的中保。 

有人认为，那块蘸着酸醋的海绵是为了让祂说话更清楚，但无论

如何，他们仍然在戏弄祂，等待看是否会发生奇迹，把祂的受苦当作

表演来看。 

接着，耶稣大声呼喊，再次发出声音，然后交付了祂的灵。祂甘

心交出生命，死在十字架上。经文的表述强调，是祂主动将灵魂交出，

表明祂才是全程的主宰。祂在约翰福音 10 章 18 节说过：“没有人夺

我的命去，是我自己舍的。我有权柄舍了，也有权柄取回来。这是我

从我父所受的命令。”耶稣自己舍命。 

弟兄姊妹，正是耶稣握有生命与天国的钥匙（启示录 3章 7 节），

也握有死亡与阴间的钥匙（启示录 1 章 18 节）。正因耶稣交付了祂

的灵，司提反在被石头打到将死之际，才能坦然呼喊：“主耶稣，接

收我的灵魂吧！”正因耶稣被撇弃，我们才得应许永不被撇弃。正因

耶稣的成就，我们才成为领受恩典的蒙福之人。 

作为牧师，我深知极少有事情比这更能带来喜乐：当我看着养老

院里年迈的弟兄姊妹，他们一生在教会，却从未听过“基督的义归算

给我们”这样的真理。很多人到老年都在担心：“我是否够坚强，能

维持我的信心？”而当你告诉他们：不是凭自己，而是单单因着神的

恩典，因着基督的十字架，你已蒙神接纳；当你告诉他们：因着基督

的恩典和十字架，当你在世上呼出最后一口气，下一口气便将在天上

呼吸时，那些九十岁、一百岁的长者会流泪，他们会在软弱与病痛中

闭上眼，却在荣耀里睁开眼，面对基督，在那里再无眼泪，直到永远。



这就是福音。 

福音就是：我们无法承受的，耶稣替我们承受；祂得胜，并把胜

利白白赐给一切因着恩典、凭着信心呼求祂名的人。祂并没有沉没在

神无穷的忿怒里，反而从中得胜而出，把胜利赐给了祂的百姓。这才

是真正的好消息。 

另一位伟大的改革家这样解释：让我们记住，基督把自己的灵魂

交托父神时，不仅是为祂自己，而是好像把一切信祂之人的灵魂绑成

一捆，一并交在父的手中，使他们与祂一同得保存。亲爱的朋友们，

你在这“捆”里吗？你是信靠基督的人吗？ 

让我们祷告： 

天父，我们祈求，如今就开始操练那我们将永远要做的事，那就

是赞美那位从创世以来为我们被杀的羔羊。祂为我们买赎了我们永不

能买赎的救恩，赦罪、救赎与永生。愿我们的思想、讲道、聚集，都

以耶稣并祂的十字架为中心。愿我们在查考圣经、反思自己、观察世

界时，更深体会祂的受苦与代赎。求祢赐我们智慧，使我们活出与此

真理相称的生命。 

奉基督的名祷告，阿们。 


