
healingwings.net 

 马太福音系列讲道 132 

一个被重金维系的谎言 
马太福音 28 章 11～15 节 

维保罗牧师 2008 年 12 月 14 日 

翻译：甘晓春 2025 年 10 月 6 日 

 

今早我们读马太福音 28 章 11～15 节。请听神的话语： 

“他们去的时候，看守的兵，有几个进城去，将所经历的事，

都报给祭司长。祭司长和长老聚集商议，就拿许多银钱给兵丁说，

你们要这样说，夜间我们睡觉的时候，他的门徒来把他偷去了。倘

若这话被巡抚听见，有我们劝他，保你们无事。兵丁受了银钱，就

照所嘱咐他们的去行。这话就传说在犹太人中间，直到今日。” 

读经至此，让我们一同祷告： 

天父，我们知道是借着你的圣灵，你向我们启示了这些发生的事，

特别是围绕耶稣基督的受死与复活，使我们可以明白这些为叫我们得

智慧的真理。父啊，这些事要使我们更深体会你的权能、你的慈爱，

以及你成就救赎的奇妙方式。求你帮助我们，借着圣灵明白你要我们

认识的事，即使是马太所记下这件特别的事件，也求你藉此使我们更

认识你，好叫我们的生命能更荣耀你，并在我们所站立的救恩中更加

得坚固。奉主耶稣的名祷告，阿们。 

https://healingwings.net/


1976 年上映过一部电影，名叫《逾越节阴谋》。这部电影甚至

被提名奥斯卡最佳服装奖（虽然没得奖）。它的内容是对基督复活的

另一种解释。根据那部电影的说法，耶稣预先策划了自己的受难，他

服下一种能让人看似死亡的药物，这就是所谓的“假死理论”或“昏

厥说”。他昏厥过去，看似死了，然后一些激进分子偷走了他的身体，

并散布他复活的传言，以此来“应验”预言。 

然而，这一切不过正应验了所罗门在传道书 1 章 9～10 节中所说

的话：“已有的事，后必再有。已行的事，后必再行。日光之下并无

新事。岂有一件事人能指着说，这是新的。哪知，在我们以前的世代，

早已有了。” 日光之下并无新事。 

稍后我会再提到《逾越节阴谋》，但首先我们要回到经文本身，

了解这段记载的背景。 

耶稣的复活伴随着一次大地震，也伴随着一个宣告，祂已经复活

了。宣告者是一位天使，正如马太所记，他的面貌如闪电，衣服洁白

如雪。天使的出现使看守的兵吓得魂不附体，马太记下他们“因害怕

他，就都吓得像死人一样”。 

这些兵丁是应犹太宗教领袖的要求被派来看守坟墓的，目的是防

止有人偷走耶稣的身体，从而延续所谓的“欺骗”。耶稣曾说过祂要

死、要复活，他们就想：“我们得阻止这件事！他们会偷走尸体，说

祂复活了！”于是他们派罗马兵把守坟墓。 

天使向前来坟墓的妇女宣告耶稣已经复活，并吩咐她们去告诉门

徒，要他们在加利利与耶稣相见。马太记录说，在她们去报信的路上，



竟遇见了复活的主。耶稣赐给她们平安与鼓励，不仅向她们显明祂已

复活，还叫她们“不要害怕，要欢喜”。更令人感动的是，祂称祂的

门徒为“我的弟兄”，不是“那群背叛者”，不是“那群否认我的

人”，也不是“逃跑的人”，而是“我的弟兄”。这对那些充满惧怕

和愧疚的门徒而言，是多么令人安慰的呼唤！ 

这就是事件的背景。因此，当经文说“他们去的时候”，指的就

是这些妇女要去告诉门徒耶稣已复活。 

第 11 节说：“他们去的时候，看守的兵，有几个进城去，将所

经历的事，都报给祭司长。” 

我们若从画面来想象，可看到三双脚：耶稣的脚，妇女俯伏敬拜

的地方；妇女的脚，她们奔走传递复活信息的脚；以及兵丁和祭司长

的脚，那是“飞跑行恶的脚”（箴言 6 章 18 节）。 

请注意，经文中“看守的兵”虽然用的是单数“the guard”，

但意思是一个小队的士兵。他们没有去见彼拉多，而是跑去见祭司长。

因为若他们直接去见彼拉多，就意味着死路一条，在罗马军纪中，失

职（尤其是失去看守的囚犯）是死罪。 

马太告诉我们，这些兵向祭司长“将所经历的事都报明”。我们

虽然不知道他们具体说了什么，但可以想见，他们一定提到了地震、

天使、被挪开的石头，也极可能提到了天使宣告耶稣复活的事。也许

他们甚至看见耶稣亲自从坟墓中走出，我们不得而知，但无疑他们讲

述了整个过程。 

而听他们汇报的，是祭司长们，在马太福音中，他们几乎是全书



的反派角色。耶稣曾经说过，唯一要赐给他们的神迹，就是“约拿的

神迹”。在马太福音 12 章 38～40 节我们读到：“当时有几个文士和

法利赛人，对耶稣说，夫子，我们愿意你显个神迹给我们看。耶稣回

答说，一个邪恶淫乱的世代求看神迹。除了先知约拿的神迹以外，再

没有神迹给他们看。约拿三日三夜在大鱼肚腹中，人子也要这样三日

三夜在地里头。” 

这正是那神迹，约拿的神迹。耶稣预言了自己的死与复活，而如

今那神迹已经发生。罗马兵丁，一群没有偏见的见证人，前来报告：

“我们亲眼看见了……发生了这事。” 

然而，这些宗教领袖并没有悔改，也没有因神战胜死亡的奇妙作

为而赞美祂。相反，他们与兵丁勾结，密谋要压制这好消息，思考如

何阻止复活的信息被传扬。 

难怪耶稣在那之后又说（马太福音 12 章 41 节）：“当审判的时

候，尼尼微人，要起来定这世代的罪，因为尼尼微人听了约拿所传的，

就悔改了。看哪，在这里有一人比约拿更大。” 

耶稣的意思是：尼尼微人所拥有的启示比你们少，他们看见的神

迹也少，但他们悔改了；而你们得到了更多的光，却更加刚硬。启示

越多，责任也越大。因此，在审判的日子，尼尼微人要起来作见证，

定你们的罪。 

人常常求一个神迹。你是否听过这样的问题：“为什么神不再显

现？为什么祂要隐藏自己？为什么我们看不见像圣经里那样的神迹？

为什么不再分开红海？不再把水变成酒？” 



朋友们，我告诉你，到了审判的那日，人要庆幸自己没有再得神

迹。因为神迹对刚硬的心毫无益处；相反，它只会成为拒绝悔改之人

的见证与控告。 

神迹本身不会使人信，它只会加重不信者的罪。正如耶稣责备以

色列人的时候说，如果所多玛、蛾摩拉看见你们所见的神迹，他们早

已悔改；所以在审判的日子，他们所受的刑罚都要比你们轻。 

马太·亨利在这段经文上有一句极有洞见的评语，他说：“即使

最确凿的证据，也不能使人信服，若没有圣灵的同工。” 

圣经中我们常看见这一点：圣灵揭示了神迹与可证实事件在人心

罪恶面前的无能。换句话说，神迹本身并不能治愈人心刚硬的病。 

纵观历史，似乎有两个时代神迹最多，一个是摩西的时代，一个

是耶稣的时代。摩西所行的神迹无数，分开红海、天降吗哪、鹌鹑、

十灾，然而那一代人却被称为“顽梗、悖逆、硬着颈项的民”。他们

天天亲眼见证神的作为，却仍旧不信。你会想，这样的神迹难道还不

够吗？难道分开红海、烈火、云柱、天降食物都不能使他们心服吗？ 

同样的情形也出现在耶稣的时代。耶稣说：“这世代要担当从亚

伯直到撒迦利亚所有流人血的罪。”这正是那个充满神迹的一代，他

们看见五饼二鱼喂饱五千人，瞎子看见，死人复活，污鬼被赶出，神

的国临到人间。然而耶稣却说，这一代是该受审判的。 

耶稣在“财主与拉撒路”的比喻中，将这真理表达得最清楚不过。

财主在阴间哀求说：求你打发拉撒路到我父家去，因为我还有五个弟

兄，要警戒他们。财主以为，只要他们看见死人复活，就会悔改。 



但耶稣说（路加福音 16 章 31 节）：“若不听从摩西和先知的话，

就是有一个从死里复活的，他们也是不听劝。” 

“摩西和先知”指的是什么？当然是圣经，神的话。主的意思是：

若他们不肯听从神的话语，即便死人复活，也不能改变他们的心。 

弟兄姊妹，这再次显明福音的中心地位。耶稣来，是要寻找并拯

救失丧的人。这福音正是神的大能，是神拯救人心的唯一途径。 

请你想想，如果主日早晨有两间教会，一间传讲纯正的福音，另

一间则真有神迹奇事显现，你要带未信的朋友去哪里？在今日的文化

中，许多人会选择那充满神迹的一间。但我们必须明白，神迹不能改

变人的心。即便人被“震撼”，他们的心仍旧刚硬。 

神设立的方式不是靠神迹，而是靠传道。正如圣经所说：人未曾

听见传道的，怎能信呢？注意，保罗不是说“未曾看见神迹”，而是

说“未曾听见传道”。因此，那些“报福音传喜信的人，他们的脚踪

何等佳美”（罗马书 10 章 15 节），他们不是靠异能，而是靠宣讲真

理。 

弟兄姊妹，请记得：无论一个阴谋多么周密、资金多么雄厚，都

无法阻挡神国借着福音宣讲所带来的扩展。神的国度是借着“道与圣

礼”而推进的，而这正是世上最有能力的事。因为这是圣灵工作的方

式，是十字架被传扬的途径。没有任何势力能拦阻这一切。 

第 12 节说：“祭司长和长老聚集商议，就拿许多银钱给兵丁。” 

这些钱很可能来自圣殿的奉献金。马太特别强调“许多银钱”，



显然远超过他们给犹大卖主的三十块银子。那是大笔的贿赂。 

然而弟兄姊妹，这对我们来说也是一种提醒。你是否曾在为真理

争战时感到沮丧？我希望你们每一个人，在某种程度上，都在为信仰

争战，无论是在工作场所、朋友圈，还是在你所在的群体中。你是否

曾为神的荣耀而开口？是否关心周围人的灵魂？若你从不在意他人的

得救，那是极其可悲的事，需要悔改。 

我并不是说你要对每一个遇见的人都强行布道，或变得令人反感。

我是说，你是否被人认出是一位敬畏神、关怀人、常常祷告、承认基

督主权的人？你是否活出一种见证，让人知道这世界有一位造物的主？ 

但当你在真理的争战中，看见邪恶势力财力雄厚时，你是否会感

到灰心？ 

我们在当代社会看到许多不敬虔的事业，无论政治、学术、思想

或宗教，似乎都有无尽的资金支持。比如摩门教会，他们的建筑宏伟、

草坪修整得无比整洁，财力雄厚；而许多忠心的基督徒教会，却可能

在简陋的商用大楼里聚会。 

又如同性恋群体，他们能在短时间内召集好莱坞明星，制作出质

量极高、传播极广的宣传短片或音乐剧，而基督徒的声音往往显得微

弱、拙朴。这些现象令人沮丧，因为我们看到世界上的错误思想被强

大的资金支持着，而真理的群体却常显卑微。 

再看今日许多“成功”的教会运动，外表宏大，资金充裕，却神

学混乱、真理偏离。你也许会感到不解、无奈，甚至气馁。 



的确，福音的推进在某种意义上也需要经济的支持。主差派门徒

时说：“有钱囊的可以带着。”保罗在写给哥林多教会的信中也多次

谈到奉献与捐助。耶稣和门徒也有钱囊（只是犹大偷取其中的钱）。 

但请记得，再多的钱财，也敌不过那几位妇女奔走传扬复活的脚

步！无论金钱多少、声势多大、背后多有名望，那些妇女的脚步仍然

胜利。她们忠心地传扬复活的基督。 

这对我们而言是极大的鼓励。当我们身处一个道德滑落、信仰冷

淡的社会，我们要重新省察自己的盼望所在。当我们灰心、疲乏时，

心中那条最深的回路，应当把我们带回一个地方，十字架。 

因为我们的一切盼望、安慰与力量，都始于十字架。 

我仍然认为，直到今天，这是世界上最伟大的国家。我爱我的祖

国，也爱我的家人。有许多美好而良善的事物值得珍惜，但当我们静

下心来思想，那些明天可能消逝的一切，我们就会发现，只有一样东

西永不消逝。那就是罗马书第八章所宣告的应许：当我们被反问“谁

能使我们与基督的爱隔绝？”时，答案是，没有任何事物能使我们与

神的爱隔绝。这正是我们最终要立足的磐石，我们的根基所在。这也

是我们每主日来到主的餐桌前的原因，好使我们的焦点永远不偏离那

中心的信息，耶稣基督并祂钉十字架。 

教会必须谨慎。我不想显得说教或自以为父辈的样子，但无论是

我们自己的教会，还是其他教会，都必须谨慎，不要试图用“资金充

足的创新”去回应基督教会敌人“资金充足的创新”。因为那样一来，

教会就会开始变得与世界毫无分别。箴言说：“不要照愚昧人的愚妄



话回答他，恐怕你与他一样。”（箴言 26 章 4 节）不要像他们那样。

不要模仿他们的方式。世界有各种新奇而富有创意的手段来推广他们

的议程，无论是政治、道德还是文化，但我们不走那条路。我们只有

一种方法：那就是圣道与圣礼，也就是福音的宣讲。我们必须坚守在

那里，保持专注。不要以为还有什么更聪明、更有效的办法。没有。

朋友们，福音不是一场表演，也不是一个巧妙的计划。福音是一则信

息，是好消息。新闻原本的意义，就是有人站出来宣告某个事实。而

福音的“好消息”就是：耶稣基督为罪人舍命作赎价。这就是信息的

核心。 

在神的国度里，财务的首要用途永远是为了传播这则信息。多年

前，我们的宣教事工经历了一次重要的调整。当时我们发现，我们支

持的一些事工虽然在做许多善事，却没有在传扬福音。于是我们花了

很长的时间重新评估，并决定将资源转向那些以传福音为中心的事工。

我们深知：挖井、建屋、施行慈善，都是好事，是善行，但若要称之

为宣教或传道，就必须让“耶稣基督为罪人而死”成为一切行动的中

心与动力。 

我记得有一次，一位宣教士在报告时，听众中有人问：“那你们

建立教会了吗？在哪里传讲福音？”他回答说：“我们还没到那一

步。”但那已经是多年之后的事了，说明福音并不是他们的首要任务。

因此，我们不得不重新评估这些支持。每年年底，当教会预备预算时，

我们的执事和长老都会仔细查考：这些神所托付给我们的资金，是否

都在某种程度上指向圣经所揭示的那个唯一焦点，高举耶稣基督？一

切都应当为着这目标前行。方式可以多样，但方向必须一致。不能随



意说：“我们拿两万块去做那个项目”，若那项目与福音无关。所有

的资源都必须服事神国的拓展，透过福音的宣讲。 

接着我们看到经文中所记的“逾越节阴谋”。他们对兵丁说：

“你们要这样说，夜间我们睡觉的时候，他的门徒来把他偷去了。倘

若这话被巡抚听见，有我们劝他，保你们无事。”换言之，他们应许

若比拉多听到这消息，他们会用贿赂或权势保住这些兵丁。 

但让我告诉你，这两节经文隐藏着一种巨大的试探，让人“照愚

昧人的愚妄话回答他”，并变得像他们一样。也许比圣经中任何地方

都更容易如此。 

我记得在大学时代，我和一位朋友一起去看电影《逾越节阴谋》。

那时我很希望他信主。他邀请我去看那部电影，我于是陪他去了。坐

在那里，我满腹难以置信，“这就是你们的替代说法吗？这就是你们

要拿来否认复活的理由吗？”于是我展开一连串理性的反驳。 

我问他：耶稣怎么可能找到一种药物，让自己“假死”到足以骗

过罗马士兵？这些士兵是职业刽子手，熟悉死亡的气息。若他们判断

错误，是要被处死的！又怎么可能从被封住的坟墓中逃脱？门徒如何

能在四散、惶恐之中，突然鼓起勇气去对抗罗马兵丁、搬动巨石？他

们明知这样做只会送死，又有什么意义？没有人会为了明知是假的事

去牺牲性命。 

我举了许多例子：有人会为谎言而死，但不会为自己知道是谎言

的事而死。比如几年前“天堂之门”邪教事件，三十八人因相信荒谬

的理论而自杀，他们被欺骗了，但他们以为那是真的。然而，门徒若



捏造复活的谎言，他们清楚那是假的，却仍愿为此舍命，这根本说不

通。 

我告诉那位朋友，复活并非只有基督徒知道，连非信徒也知道。

若耶稣没有复活，他们为何找不到祂的尸体？祂显现四十天，为何无

人能揭穿祂？升天又该如何解释？这些问题都无解。 

这些论证是有价值的、合乎理性的。我们相信许多历史事件，其

证据远比耶稣复活的证据少得多。然而，当我反思这一切时，也常自

我辩驳。有人不信圣经，他们只会说：“也许历史中出了差错，总有

一天我们会弄明白的。我只是不能相信圣经，也不信有人能从死里复

活。”这种态度一句话就终结了所有理性辩论。 

当我们从事护教学、为信仰辩护时，往往只是想让朋友承认这些

事件确实发生过。但请思想，经文表明，当时看守坟墓的兵丁和祭司

长已经知道事实真相！他们知道耶稣确实复活了。也就是说，我们许

多辩护的目标，只是让人达到那些圣经中“恶人”早已拥有的认知层

次。然而他们的心并未因此改变。若我们所能做到的，只是让人承认

复活的事实，却没有使他们悔改归向基督，那与祭司长和兵丁并无分

别，他们“知道”，却仍抵挡真理。 

从某种意义上说，沿着“护教学”这条路走下去，其实是一种徒

然、空洞的追求。如今他们知道了圣经中那些最大的反派所知道的事，

但对他们而言，这并没有带来任何改变。那些兵丁显然对所发生的事

毫无动容。祭司长答应他们，只要他们说谎，就会给他们钱，并保证

他们不会被彼拉多定罪，很可能又是通过贿赂。 



但这并不是我们该追求的方向。你知道，我以前也说过，我个人

喜欢护教学，我认为它有一定的价值。护教学，按定义，是“为信仰

辩护”。然而我确实认为，护教学所做的，只是清除障碍，为福音的

传讲铺路。护教学必须结束，福音的宣讲才该开始。 

最后一节经文说：“兵丁受了银钱，就照所嘱咐他们的去行。这

话就传说在犹太人中间，直到今日。” 

弟兄姊妹，无论一个人受什么动机驱使，金钱、名声、被接纳的

渴望、或者是罪恶的生活方式，人们相信或否认真理的原因，都比单

纯的“证据”更深。人不是凭外在的证据来说“是”或“不是”；人

也不是因为所听到的论证而决定信或不信。人之所以选择那样的生活

方式与世界观，是因为内心深处另有原因。 

耶稣说，我们的灵魂中有一种根本的倾向，圣经告诉我们：

“光来到世间，世人因自己的行为是恶的，不爱光倒爱黑暗，定他

们的罪就是在此。”（约翰福音 3 章 19 节）天然的人恨恶光，因为

光照出他的行为是恶的；所以他们逃避光，不是因为证据不足，而是

因为他们不愿意面对这光所带来的改变。他们不愿意因真理而改变自

己的生活。 

这正是为什么那么多其他宗教显得更有吸引力，因为它们不要求

你悔改，不要求你改变生活。你只需要进入一种状态，比如念诵某种

咒语、冥想，或追求内在的宁静；但你依然可以在晚上照常去做你想

做的事。 

然而，神对我们的生命有主权。祂创造了我们，也决定了我们应



当如何思想、如何生活。而人不喜欢这一点，这才是真正的问题。 

解决这个问题的唯一途径，并不是“你要做个更好的人”。那不

是答案。唯一的答案是：你必须意识到，靠自己追求某种“内在平安”

或“自我实现”是多么虚妄。你需要放弃自己的努力，将自己完全交

托在基督的怜悯之下。凡凭着神的恩典呼求主名的人，都必得着赦免，

这就是福音。 

多年来，我和许多朋友谈论过信仰，也讨论过各种护教学的问题。

现在我常常只说一句话：“你需要相信耶稣。你需要信靠祂。”因为

你其实知道这是真的，只是在否认而已。别再硬着心抵挡真理，时候

到了。你的言语只是推托，不是真正的追求。 

顺带一提，这个谎言，“耶稣的身体被偷走了”，在新约教会早

期的确被人持续传播。公元 170 年左右，教父游斯丁在《与犹太人特

莱弗的对话》中提到，当时犹太人确实派人到各国散布这种谣言。也

就是说，他们真地组织起来散播这虚假之说。事实上，直到今天，这

种说法依然存在，我自己在 1976 年还看到过相关的论述。只是如今，

人们早已不再认真对待它了。 

但重点是：如果我们继续从马太福音进入使徒行传，继续读早期

教会的历史，我们会看到同样的群体、同样的角色。仍有使徒，仍有

祭司长，那场冲突仍在持续。我们看到同样的欺骗、同样的压迫。 

然而，在这一切之中，让我深受感动的是那些敬虔之人的表现，

没有任何迹象表明，那些传报主复活信息的妇女被这些谎言所阻挡。

她们照着耶稣所吩咐的去行。使徒们也去宣扬这信息。 



在整卷使徒行传和整个新约当中，我们看不到任何“为证实复活

真实”的证据论辩。没有论证，只有宣告：耶稣确实真实地、肉身地

复活，并被数百人看见。保罗在林多前书 15 章）中说“被五百多人

看见”，并不是在提出证据，而是在应对当时的异端，诺斯替主义和

幻影说。他要强调的不是心理或象征性的“复活”，而是实实在在的

复活：人亲眼看见，亲手触摸。 

没有论证，是因为神不会把我们的救恩寄托在人的智慧之上。试

想，如果神让我们必须靠自己的聪明去研究、考古、阅读罗马总督普

林尼的文献，最后才能“推理出”复活是真的，那将是多么残酷！这

样一来，信仰只属于知识精英，像葛雷格·寇寇或乔许·麦道尔那样

的学者才配得着救恩。 

然而事实不是这样。神只是宣告：“耶稣基督已经复活。” 

弟兄姊妹，神不会让我们的灵魂命运落在有限、易错的人类智慧

与推理之上。如今，当我们来到马太福音的结尾时，我们看见一个声

势浩大、资金充足的谎言，与此同时，那些妇女仍忠心地传扬复活的

好消息。愿我们也像她们一样坚定不移，不被谎言所动摇。愿教会永

远成为赎回之屋，始终持守这中心的信息，耶稣基督来为罪人舍命，

拯救他们。 

天父，我们祈求祢帮助祢的教会，不偏左、不偏右，始终行在祢

的智慧与旨意中。求祢使我们不倚靠自己的聪明与创新，而是单单信

靠祢、祢的话语与祢的信息。祢已让我们有分于这救恩的信息，愿我

们作为基督的身体，继续同心宣扬：耶稣基督是复活的救主，祂为罪



人而死，又复活，如今坐在祢的右边。求祢赐下智慧，也使祢的福音

传遍世界，结出果实。 

奉主耶稣的名祷告，阿们。 


