
healingwings.net 

 马太福音系列讲道 134 

所有的权柄 
马太福音 28 章 18～20 节 

维保罗牧师 2009 年 1 月 25 日 

翻译：甘晓春 2025 年 10 月 7 日 

 

今天早晨我们要读的经文在马太福音第 28 章 18 至 20 节，不过

我们主要会集中在第 18 节。我们要花一些时间来思考这段经文，通

常被称为“大使命”，也就是马太福音的结尾。 

我们查考马太福音大概有五年了，而我仍想慢慢走完最后三节经

文。如果可以，我甚至愿意花六个星期讲那最后的一个“阿们”。因

为“大使命”这段经文实在丰富得像一颗怀孕的种子，充满生命与意

义。作为马太记载的耶稣最后的话语，它是这卷奇妙福音书的总结和

高峰，因此我想我们不该急于略过，而要花时间细细思想。接下来几

次，我们就用几篇较短的讲道来仔细看它。 

请听神的话语： 

“耶稣进前来，对他们说，天上，地下所有的权柄，都赐给我

了。所以你们要去，使万民作我的门徒，奉父子圣灵的名，给他们

施洗。凡我所吩咐你们的，都教训他们遵守，我就常与你们同在，

直到世界的末了。” 

https://healingwings.net/


我们一起祷告： 

父神啊，当我们思想这卷福音的结尾、这由圣灵启示的最后话语

时，求你帮助我们存心领受，让这话既安慰我们，也激励我们。求你

藉着你的话语和圣灵，不断将我们塑造成你儿子的形象；也不断坚固

我们心中的确据，让我们深信救主是活着的救主。我们奉耶稣的名祷

告，阿们。 

今天我们主要思想第 18 节，从三个方面来看： 

第一，主如何回应门徒的疑惑。还记得上周我们读到，门徒拜耶

稣，却还有人疑惑。我上次讲道结束时就提到：耶稣会如何面对他们

的疑惑？今天我们要讨论这个问题。 

第二，是关于“天上地下所有的权柄都赐给我了”这句话。这是

个被动语态，“赐给我”而不是“我自己取来的”，这说明这权柄是

父赐给子的。 

第三，我们要思想“所有的权柄”到底意味着什么。 

我想先从旧约的一段故事谈起，在士师记里，一个名叫基甸的，

是神用来拯救以色列、驱散黑暗的人。那时，米甸人像蝗虫、像海边

的沙那样多，压制以色列。面对如此强敌，基甸对自己能否被神使用

充满怀疑。他说：“主阿，我有何能拯救以色列人呢？我家在玛拿西

支派中是至贫穷的。我在我父家是至微小的。”（士师记 6 章 15 节）

他好像在说：“神啊，你找错人了。” 

基甸还问了一个许多人今天也会问的问题：“你的神迹都到哪里



去了？”他抱怨说：“我们的列祖不是向我们说耶和华领我们从埃及

上来吗？他那样奇妙的作为在哪里呢？现在他却丢弃我们，将我们交

在米甸人手里。”（士师记 6 章 13 节）换句话说，他在质问：若你

真在掌权，为什么是米甸人在统治？为什么邪恶得势，而义人受苦？

这不也是许多人今天的困惑吗？ 

然而，当基甸开始准备出战时，神却对他说，他的军队“太多

了”，太多，无法去对抗那如同海沙的敌军。神命令他说：“凡惧怕

胆怯的，可以离开。”于是三万多人立刻走了，只剩下一万。但神仍

说：“人还太多。”接着祂让他们到河边喝水。那些像狗舔水的人留

下，其他的回家。结果，一万人里只剩下三百个。圣经称他们为“基

甸的三百勇士”。于是，这三百人面对无数的米甸人，结果他们竟然

得胜，敌军溃逃。 

这故事与“大使命”有什么关系呢？我想有两个要点。 

第一，神之所以让胜利借着这样一个微小、看似不可能的军队而

来，是为了压制人的骄傲。神对基甸说：“跟随你的人过多，我不能

将米甸人交在他们手中，免得以色列人向我夸大，说，是我们自己的

手救了我们。”（士师记 7章 2 节）神要以色列清楚地知道，这场胜

利完全出于祂的恩典，而非人的力量。若他们有三万人对十万人，也

许还能说：“我们打得漂亮。”但当三百人打赢无数敌军时，他们只

能彼此惊叹：“我们怎么赢的？惟有神的恩典！” 

使徒保罗在写给哥林多教会的第一封信里也说过类似的话：

“也拣选了世上卑贱的，被人厌恶的，以及那无有的，为要废掉那



有的。使一切有血气的，在神面前一个也不能自夸。”（哥林多前

书 1 章 28～29 节）也就是说，神特意拣选那些在人看来平凡、不足

的人，好让祂的荣耀显明出来，让人明白救赎与胜利从来不是人的创

造或聪明的结果，而是神的恩典。 

纵观圣经历史，神一再使用那些不被世人看重的人。就像复活那

天，神让妇女成为最先传递复活信息的人。在当时的文化中，妇女并

不被视为有权威的见证人，但神正是借她们传递福音。为什么？因为

重要的不是传信的人，而是那信息本身。神要人看见的，是祂的道，

而不是人的资格或荣耀。 

其次，当基甸向神表达疑惑与抱怨时，神对他说的第一句话就是

“去吧”，我们马上会看到，耶稣同样也说“去吧”。而且，这个

“去”伴随着一个成功的应许，“不是我差遣你去的吗？”（士师记

6 章 14 节）如果我们在这句话里要加上斜体，重点应该放在那个

“我”上：“去吧，基甸，我差遣你去的，不是吗？”基甸在疑惑：

“主啊，我不行啊！你也不再行神迹了，如今米甸人掌权。”而神回

答说：“去吧，难道不是我差遣你的吗？” 

有时候我的孩子们也会为了谁能先玩、谁能做什么而争论不休。

我坐在另一间房，就能听出他们的小战争快要爆发。过不了多久，其

中一个代表就会跑来请我裁决。我作为“智慧的长者”，听完他们的

陈述，便作出结论，并以一句话盖上我的印章：“告诉他们，爸爸说

的。”我可以告诉你，若哪个孩子擅自宣称“爸爸说”，而我根本没

说过，那可是大错特错，后果严重！“爸爸说”这句话中包含的权柄

不容假冒。神对基甸说的“去吧，我差遣你去的”，其中那个“我”



也正有这样的权威。 

想想神对摩西说的话：“我是自有永有的。又说，你要对以色列

人这样说，那自有的打发我到你们这里来。”（出埃及记 3 章 14 节）

如今，在马太福音的结尾，我们同样看见复活的耶稣对门徒说话，他

们拜祂，但有人仍疑惑。上次我们提到，圣经中有不同类型的“疑

惑”。马太在这里使用的那个词，并不是指一种叛逆或两心的怀疑，

而更像是天平轻微晃动的那一刻，一种犹豫、踌躇未定的状态，就像

人在要采取行动前的那一瞬间迟疑：我该怎么做？我该往哪走？ 

上周我和一位名叫山姆·富尔塔的弟兄共进午餐。他是我们的宣

教士之一，曾在中国服事。我常常温柔地劝勉弟兄姊妹，当我们有从

中国来的宣教士来访时，我希望更多人能来参加聚会、给予鼓励。那

天晚上，大约只有三十人出席，而我心里希望有三百人来支持他们。

午餐时，山姆问我是否考虑重返中国，因为他们仍在使用我曾写的小

册子。我坦白告诉他：我有些疑虑。这并不意味着我不去，只是我需

要权衡很多事情：本地的事工、我的家庭、我的健康、以及我是否仍

能有所贡献。换句话说，我在“天平上摇摆”，并未决定。这正是

“疑惑”一词的本义。 

我们并不确切知道，那些拜耶稣又疑惑的门徒究竟在疑惑什么。

但根据耶稣对他们疑惑的回应，因为马太刚说“有人疑惑”，接下来

这一节就是祂的回答，我们可以推断，他们的疑惑很可能与“救赎的

权能与范围”有关：复活与升天意味着什么？接下来该做什么？福音

的应许是否只限于以色列？面对这些困惑，耶稣的回应是：“天上地

下所有的权柄都赐给我了。”换言之，祂以自身的主权来回答他们的



疑惑。 

山姆那样的宣教士当然无法以这样的权威回答我的问题，他没有

那种能力或资格来决定我该如何行动。但耶稣不同。祂以这句话消除

了门徒的犹豫：天上地下所有的权柄都赐给我了。面对这宣告，就不

该再有任何混乱或怀疑，至少，不该在基督的权威上犹豫。祂不是仅

仅一位教师、导师、先知、哲学家、殉道者或圣人。祂当然具备这些

身份，但远不止如此。遗憾的是，今日西方社会在追求“多元合一”

的宗教气氛中，常常忽略了基督的王权。弟兄姊妹，我们正面临着一

个危险，那就是塑造出一个“被削弱的耶稣”。 

耶稣绝不愿与罗马的众神共享权柄。而这正是早期基督徒与凯撒

冲突的根源。在当时的宗教环境中，人们崇拜无数神祇：宙斯、雅典

娜、狄安娜……罗马人将希腊诸神重新命名，混合在一起。那文化允

许你“添加”新的神，你可以说某人是“神”，但绝不能说他是“独

一的神”。多神可以共存，但若宣告有“一位超越万神的神”，那就

触犯政治禁忌。而耶稣正是在这里宣告：“天上地下所有的权柄都赐

给我了。”这对当时而言，是极其政治不正确的宣言，却是信仰的核

心。 

因此，基督徒不应对谁是自己的王、谁是万王之王有丝毫疑惑。

当神对基甸说“去吧，我差遣你去的”时，那“我”毫不含糊。那是

神自己。如今同样的“我”也在大使命中发声，“你们要去”，那差

遣的主体仍是那位拥有一切权柄的主。 

想一想，一世纪的基督徒怎能没有怀疑他们使命的成败呢？他们



面对的环境何其艰难！我们今日在职场或校园中分享福音，常常感到

挫折，人们有各种理由拒绝：有人说电视传道者的丑闻让他们失望；

有人读了无神论的书就动摇信仰；有人抱怨教会虚伪。这些都足以让

我们灰心。然而，与初代教会相比，这些不过小试炼罢了。那时的基

督徒生活在政治腐败、宗教败坏的社会中，传福音不是被人白眼，而

是可能被捕、被处死、被丢进斗兽场喂狮子。但他们仍去传！他们的

疑惑因耶稣的话而消散。那复活的基督站在他们中间，没有武器、没

有金钱、没有军队、没有政治盟友，却宣告：“天上地下所有的权柄

都赐给我了。”这是一句何等大胆的宣言！ 

这句话的含义深远，我们稍后会继续思想。但首先我们必须明白，

这个“我差遣你去的”，究竟是谁在说？当我们被命令“去”时，我

们是否真正认识那位发出命令者的权柄与威荣？是否明白，当我们传

讲祂的话时，我们其实是在说：“主说，”？这句话本身带着权柄，

因为它源自神。 

同时我们要记得，这一切并非新计划，而是早在永恒里就已确定

的旨意。这就引出我们的第二个重点，“国度赐给了祂”。如果我们

直译的话，这句话的顺序是：“赐给了我，一切的权柄。” 

我认为这很有意义。首先，正如我之前提到的，这是一个被动语

态。耶稣没有说“我夺取了权柄”，祂说“权柄被赐给了我”。你想

过吗？祂说“天上地下所有的权柄都赐给我了”，也就是说，这是祂

所领受的。耶稣是完全的神，这点我们都相信。既然祂是完全的神，

拥有神一切的属性，那么祂岂不是一直都有天上地下的权柄吗？难道

会有一个时刻，神不再拥有一切的权柄吗？当然不会。若我们正确理



解三位一体的真理，就会知道：从神性来说，耶稣从未失去过任何权

柄。 

但我们同时也相信，耶稣是完全的人。因此我们必须明白，这里

祂说话的身份，是作为中保，那位以人的身份与神人之间立约的耶稣。

祂那“至高的权柄”之位，是祂作为救主、以人的身份顺服至死所成

就的地位。 

我想这里的应用，不主要在“如何做”，而是在敬拜，提升我们

对耶稣是谁的认识。耶稣，作为那位人，得到了天父所赐的一切权柄，

这是何等奇妙！使徒保罗在腓立比书 2 章 8～11 节中揭示了这条道路，

这段经文我们都很熟悉：“既有人的样子，就自己卑微，存心顺服，

以至于死，且死在十字架上。所以神将他升为至高，又赐给他那超

乎万名之上的名，叫一切在天上的，地上的，和地底下的，因耶稣

的名，无不屈膝，无不口称耶稣基督为主，使荣耀归与父神。”

（腓立比书 2章 8～11 节） 

朋友们，正是这救赎的工作，使耶稣与所有的宗教领袖、政治英

雄、慈善家或殉道者完全不同。祂独一地配得我们的敬拜与赞美。我

们常因耶稣既是神又是人，就把祂想象成“超人”。但祂不是那样的

“超人”，祂是真正的人，却无罪。愿我们每一个人都更深体会，耶

稣作为“人”成就了救赎，并称我们为祂的弟兄。 

更重要的是，耶稣所说的这句话，“权柄赐给我了”，也让听众

想起旧约中的一个神的应许。马太福音是写给犹太人看的，因此当时

的犹太听众对旧约非常熟悉（正如我们也该熟悉一样）。其实，没有



旧约的理解，你就无法真正明白新约。 

因此，当耶稣说这句话时，他们自然会联想到旧约中神的一个预

言，特别是在但以理书里： 

“我在夜间的异象中观看，见有一位像人子的，驾着天云而来，

被领到亘古常在者面前，得了权柄，荣耀，国度，使各方，各国，各

族的人都事奉他。他的权柄是永远的，不能废去。他的国必不败坏。”

（但以理书 7章 13～14 节） 

你注意到这里同样说到“得了权柄”了吗？与耶稣在大使命中的

话语呼应。事实上，耶稣在福音书中最常用的自称就是“人子”。犹

太人听到“人子”这称号时，必然会想到这段但以理书的异象，“看

哪，有一位像人子的”。 

容我谨慎地说，许多基督徒把这段但以理书的经文理解为“尚未

成就”的预言，也就是指向基督的再来。我曾就读过几所神学院，在

讲解但以理与启示录的课程中，教授们通常都会这样解释。然而，我

尊重他们，但我不同意这种看法。我相信这段经文其实指的是耶稣的

复活与随后的升天，那时祂登上了大卫的宝座（诗篇 26 篇，参见使

徒行传 2 章 30～31 节）。 

换句话说，但以理书 7 章所描绘的，是使徒行传 1 章所记载升天

的“另一端”。在使徒行传中，我们看到耶稣“被接上升，有云彩把

祂接去”；而在但以理的异象里，我们看到那“人子驾着天云而来”，

来到亘古常在者面前，领受国度与权柄。祂坐在父的右边，完成了所

托付的使命，得了国度，成为在位的君王。 



也许你会想：“这不是显而易见吗？”但我告诉你，这其实在当

今的美国福音派中是少数立场。许多教派仍认为那权柄尚未赐下，国

度仍在未来。我尊重他们的信仰，但我认为他们在这一点上错了。 

耶稣升天后坐在父的右边，开启了新的约，一个普世性的约，使

各国、各族、各民、各方都在其中。这正是哈巴谷书 2章 14 节所应

许的：“认识耶和华荣耀的知识，要充满遍地，好像水充满洋海一

般。” 

朋友们，就像当年的基甸一样，今日的基督徒也得到了事奉必然

得胜的保证。有时候我们会觉得：“主啊，我好像只是把水倒在一堆

空瓶子上，全都洒在地上，没有一点成果。”但我们不能这样想。只

要我们忠实传扬耶稣基督并祂钉十字架，只要我们忠于福音的真理，

神就应许祂教会的使命必然成功，“阴间的权柄不能胜过它”。 

基督的祝福要临到万族、万民、万方、万语。耶稣必掌权，祂现

在正掌权，并且要继续掌权，直到把一切仇敌都踏在祂脚下（参见哥

林多前书 15 章）。凡敌挡基督的，都是邪恶的；凡敌挡祂的，也必

终被祂毁灭，最后的仇敌是死亡本身。 

这正是神国的本质。它已经在地上开始，神呼召我们为其拓展祷

告与劳作。我们祷告说：“愿你的国降临”，意思不是“让国度开

始”，而是“让国度继续临到”。我们求神不断扩展祂的国度，使

“认识耶和华的知识充满全地”。 

然而，这国度在今生尚未完全成就，直到荣耀里才得以完美。就

像我们个人的成圣一样：当你信主的那一刻，你就立刻完全了吗？当



然不是。我们仍在成长中；但与此同时，我们也不能说：“我信主二

十年了，却一点没变。”不，我们是在被塑造的过程中，被圣灵更新、

脱去旧人、穿上新人。 

同样地，世界也在这样的过程之中。这不是某种完美主义，也不

是胜利主义，而是承认：神已应许要更新这世界。我们参与这工，殷

勤祷告、尽忠事奉，但也承认那完美的成就要等到基督再来，或我们

与祂同在荣耀中时。 

在耶稣赐下具体的使命之前，那使命要使万国蒙福、翻转世界，

祂先宣告一个真理：“天上地下所有的权柄都赐给我了。”这句话看

似与圣经中另一处经文形成矛盾。让我们来面对这个表面上的冲突：

圣经似乎在“谁是这世界的神”这个问题上给出不同答案。 

如果我问你：“谁是这世代的神？”有些人可能会说：“撒但是

这世界的神，是这世代的神。”你们这么说，是因为在哥林多后书 4

章 4 节，保罗称撒但为“这世界的神”。 

使徒约翰也写道，全世界都卧在那恶者的权势之下。然而在这里，

耶稣宣称：“天上地下所有的权柄都赐给我了。”约翰进一步说明耶

稣是地上列王的统治者，使徒保罗也称耶稣为万王之王，并赐给祂一

切权柄（以弗所书 1 章）。那么，到底是谁掌管这地？是耶稣，还是

撒但？这是一个我们必须弄清楚的问题。 

我想，用一个比喻或许能帮助理解。在十二步戒毒等康复计划中，

有人会谈到“至高权力”。他们选择把这个权力视为他们的“神”。

那么，如果这至高权力不是圣经中的真神，我们能说它就是神吗？答



案是否定的。如果我选择偶像、思想体系、财富、野心，或者任何其

他事物作为我的神，它的确成为了我的神，按我个人定义，但它并非

真正的神。 

圣经说，全世界都卧在虚假之神的影响之下，这说明世界普遍陷

入拜偶像的行为，但这绝不削弱真正神的权柄和地位。就好像我崇拜

前院的电灯泡，它并不会因此成为神；即使全世界的人都崇拜它，它

也仍然不是神，只是暂时成为了“众人的神”。同样地，撒但被称为

“神”也仅限于他对罪恶世界的影响力，但绝不能赋予他真正的神性。

撒但是被造之物，不是神。圣经教导，在基督的十字架上，他对世人

的控制力已被粉碎。正如保罗所说，耶稣在十字架上“使执政的、有

权柄的，公然显明他们受了羞辱”，击败了撒但的权势。 

耶稣去了十字架，战胜了撒但，虽然撒但仍像咆哮的狮子，但他

再也不能欺骗万民。正是在这胜利的背景下，耶稣吩咐门徒去万国传

福音，使人听信并相信，这是神对教会的派遣令。朋友们，基督徒必

须明白：耶稣的权柄确实涵盖全世界和其中一切。 

在马太福音 7章，耶稣已经以权柄教导、医治、赶鬼，甚至彰显

对自然界的权柄。但在大使命中，祂明确说明：没有任何界限可以限

制祂的权柄。每一位君王，每一颗心，都必须归服这位荣耀的救主。

既然耶稣拥有这权柄，信徒可以完全放心、毫无疑虑地顺服祂，无论

在生活中面临何事，甚至面对死亡，所有的仇敌终将被征服。撒但是

败敌，耶稣掌握一切权柄。 

因此，我们必须忠实呈现圣经中的真正耶稣。若我们缩小或改变



耶稣，迎合那些仍受恶者影响的人，这不仅削弱了基督的威严，也误

导了他人。正如博森博士所说：“不要对疯狂的人讲疯狂的话，要以

圣洁的言语，期望神的恩典使他们听见理智的声音并作出正当回应。”

我们不能改变耶稣来试图吸引人到祂面前。 

回想以色列人制造金牛犊的故事，他们并非试图创造假神，而是

将真神缩小成一个“容易掌控”的形象。圣经说，他们说：“这是把

我们从埃及领出来的耶和华。”但他们心里认为：“耶和华太难理解

了，我们需要一个大牛犊，这样我们就能依靠它。”这显然是错误的。

神是全能的，我们当顺服祂的智慧和权力。当我们顺服神时，不仅神

得荣耀，我们的邻舍也会受益。 

朋友们，当我们因畏惧而退缩，不传扬耶稣的荣耀信息时，我们

就是在羞辱基督，也在伤害邻舍。好消息是，我们不被权势者、政府，

或聪明而有创意的人所掌控。我们不必像草一样被割倒、像青菜一样

枯萎。荣耀的消息是：有一位神掌权，祂全善、全能、常向呼求祂名

的人施恩。祂的膀臂足以拯救我们脱离一切灾祸，祂的国度必不毁坏。

天地都属耶稣。 

在耶稣呼召我们之前，也就是未来数周我们将学习的使命，祂先

宣告祂对万有的权柄。正如祂说：“告诉他们，‘爸爸说了’”，在

执行使命之前，我们必须先认识并默想那位呼召我们的人。 

还记得我们今晨诵读的十诫吗？第一条是如何开始的？“除了我

以外，你不可有别的神。”随后，“我是耶和华你的神，曾将你从埃

及地领出来。”在指示以色列人该做什么之前，神先告诉他们祂是谁，



以及祂所行的事。 

耶稣在大使命中也同样如此：在吩咐我们“使万民作我的门徒，

奉父子圣灵的名，给他们施洗”之前，祂先说：“让我先告诉你，我

是谁，好让你们有信心：我岂没有差你们吗？” 

让我们一同祷告： 

天父，我们祈求，不因恐惧而退缩，不因环境或人心的冷漠而退

缩，敢于宣扬耶稣基督和祂钉十字架的荣耀信息。祂是万王之王，万

主之主，是我们的先知、祭司和君王。父啊，求你帮助我们，不仅不

退缩，也明白这正是人们得救、蒙你悦纳所必须听到的福音。帮助我

们忠心管理你所托付的恩典。感谢你开启我们的心眼，将我们刚硬的

心变为柔软的心，让我们明白，这一切都是你的恩典，我们无所贡献。

父啊，让我们不以做出正确选择或跟随耶稣的能力自夸，而只因你是

拯救罪人的神而荣耀你。 

奉耶稣的名祷告，阿们。 


