
healingwings.net 

 马太福音系列讲道 136 

使万民作我的门徒 
马太福音 28 章 18～20 节 

维保罗牧师 2009 年 2 月 22 日 

翻译：甘晓春 2025 年 10 月 8 日 

 

今天我们所要默想的经文，与上次查考的那段相同，就是马太福

音最后一章 28 章 18～20 节。 

“耶稣进前来，对他们说，天上，地下所有的权柄，都赐给我

了。所以你们要去，使万民作我的门徒，奉父子圣灵的名，给他们

施洗。凡我所吩咐你们的，都教训他们遵守，我就常与你们同在，

直到世界的末了。” 

让我们同心祷告： 

天父，我们在你面前祈求，愿你借着圣灵帮助我们明白主耶稣在

马太福音结尾所颁布的使命。愿你更新我们的心思意念，使我们的灵

魂得着改变，思想被你更新，好叫我们成为你国度里忠心的战士。奉

耶稣的名祷告，阿们。 

如今，“使命宣言”几乎已成为企业和教会不可或缺的一部分。

我还记得在神学院时，曾被分派到一个委员会，我们的任务就是为教

会撰写一份“使命宣言”，算是一项实践作业。 

https://healingwings.net/


所谓使命宣言，通常是一句简短的话，总结一个组织存在的目的。

这其实并不容易，因为你希望它简洁、明了、有力量，就像保罗牧师

的讲道一样，简短而精炼。 

正如马克·吐温说过的：“如果我有更多的时间，我会写一封更

短的信。”要想简短地表达清楚反而更难，需要时间和思考。 

过去几年里，我们看到许多公司制定了自己的使命宣言。比如： 

锐步（Reebok）的使命是“点燃胜利的激情，追求非凡，打动顾

客的心与思想”； 

迪士尼（Walt Disney）的使命是“让人们快乐”； 

沃尔玛（Walmart）的使命是“让普通人也能像富人一样买到东

西”； 

索尼（Sony）的使命是“让公众因科技的进步与应用而享受喜

悦”； 

3M 的使命是“以创新方式解决尚未解决的问题”。 

许多教会也有自己的使命宣言。比如有一间社区教会写道：“我

们并不是一群完美的人，也不假装如此。我们只是一家人，一同向那

位认识我们、能帮助我们理解这混乱世界的上帝成长。我们也许没有

所有的答案，但我们认识那位拥有一切答案的主，事实上，祂不仅知

道答案，连问题都是祂设下的。” 

还有另一间教会的宣言写道：“我们是一群五旬节派信徒，目的



是敬拜神、传扬福音、彼此团契，并装备信徒服事神和人。” 

也有些教会写得更简短：“以爱神的热情和爱人的怜悯伸出援

手。” 

这些都是不错的使命宣言。我们教会并没有正式的使命宣言，但

若要我来提议，我会把今天读到的经文，“大使命”，作为我们的使

命宣言。 

马太福音的这段结尾经文，被称为“大使命”，是教会的“行军

令”。耶稣在地上完成了祂所要成就的一切，如今祂转向门徒，把使

命托付给教会。 

然而，就像“十诫”一样，“大使命”其实也有一个“前言”。 

我常喜欢问人一个问题：“当你读十诫时，第一句是什么？”许

多人会回答：“我是耶和华你的神”，但那其实并不是十诫的第一句

命令，而是前言。十诫的前言是：“我是耶和华你的神，曾将你从埃

及地为奴之家领出来。” 

换句话说，以色列人遵守律法并不是为了换取自由。神并没有说：

“如果你守我的诫命，我就把你从埃及带出来。”不是这样的。神乃

是先救赎他们，然后才呼召他们遵守祂的诫命。顺服不是赢得恩典的

手段，而是对恩典的回应。 

同样地，“大使命”也是如此。在耶稣差遣门徒出去之前，祂先

宣告祂使命的成功。 

通过祂的生、死、复活与升天，耶稣成全了诸般的义，担当了我



们的罪，使我们与神和好，罪得赦免，得称为义。祂坐在大卫的宝座

上，象征着祂成为“万王之王，万主之主”。正如启示录所说，祂是

“地上众王的元首”。 

那曾掌控世界的魔鬼，如约翰一书 5 章 19 节所写，“全世界都

卧在那恶者手下”，但如今因着十字架的胜利，他被缴了械，被公开

羞辱（歌罗西书 2 章 15 节）。 

主耶稣在十字架上击败了魔鬼，使他不能再迷惑列国（参马太福

音 12 章 29 节；启示录 20 章 2 节）。耶稣的胜利并非只是未来将魔

鬼丢入无底坑，而是现今已将他捆绑，使他无法再掌控万民。 

正是在这样的背景下，耶稣宣告：“天上地下所有的权柄都赐给

我了。”祂已经清除了障碍，付出了代价，赢得了胜利。于是祂说：

“所以，你们要去。” 

亲爱的弟兄姊妹，代价已经付清，胜利已经得着，我们如今蒙召

去传扬这福音，去告诉世人耶稣已经成就的事。黑暗的权势不再掌控

世界，神的公义必充满全地，如同水充满洋海。 

我们各人都要运用自己的恩赐与能力，参与这传扬神恩典的伟大

使命。正如彼得前书 4 章 10 节所说：“各人要照所得的恩赐彼此服

事，作神百般恩赐的好管家。” 

我们要作神恩典的好管家，使他人也因着我们的服事蒙福。正因

如此，我们确信良善终将得胜。其实，人心深处都有这样的直觉，善

必胜恶。早期的电影中，这几乎是铁律：结局总是“好人胜出”。虽

然如今的电影里有时已难分谁是好人，但我们仍然渴望正义得胜。 



而事实上，善已经得胜了。主耶稣已经成就了胜利，如今我们只

是奉祂的名去宣告那已完成的救赎。 

正如我们之前提到的，大使命中的第一个字是“去”。但“去”

这个字在原文希腊语中，并不是命令式的动词，而是分词，意思是

“当你去的时候”、“在你行走的路上”、“无论你在哪里”。因此，

耶稣并不是只呼召少数人去某个特别的地方传道，而是呼召每一个信

徒，在日常生活的每一个处境中，都成为门徒的造就者。 

“去”意味着：在你所到之处，在你日常生活中，无论是在工作、

家庭或社区，都要“使人作主的门徒”。这也引出今天的重点，在整

段大使命中，唯一真正的命令是：“使万民作我的门徒。”至于“奉

父、子、圣灵的名给他们施洗”，我们稍后会谈到。那是信心的印证，

是外在的圣礼，象征并印记着一个人已属基督、归入祂的救赎之中。 

“大使命”的范围是“万民”。关于“使万民作主门徒”这一点，

我们将来还会更深入地探讨。等到我们查考完这一段后，我还计划开

启一个新的系列，讲论“大使命”的下一个阶段，耶稣所说的“教导

他们遵守我所吩咐你们的一切”（马太福音 28 章 20 节）。那时我们

会进入一个关于“十诫”的系列讲道。 

但今天早上，我只想提出并回答两个问题：什么是“门徒”？怎

样“造就门徒”？这是耶稣给我们的命令，“使人作门徒”。那么，

什么是门徒呢？在最宽泛的意义上，“门徒”就是“跟随者”。 

然而，这个概念曾在我初信主时带给我不少困惑。因为当你读圣

经，尤其是福音书时，你会看到耶稣的跟随者，他们真的是“跟着祂



走”的。耶稣往哪里去，他们就跟到哪里去，就像一群小鸭子紧随母

鸭一般。那在当时其实是很常见的做法。当一个人被称为拉比或老师

时，他的学生就会跟着他到处走，边行走边学习，算是一种“在职训

练”。 

但我那时总觉得很难将这种情境应用到现实生活中。第一个原因

是：耶稣如今并没有亲自在地上行走，我们无法像当年那样“跟着

祂”。当然，我们仍然可以“跟随那些跟随耶稣的人”，换句话说，

我们可以效法历代信徒的榜样，效法他们怎样跟随主。门徒的传承就

是这样一代又一代地延续下来的。 

第二个困难是，当我开始工作、结婚、生子之后，根本不可能整

天“跟着某个人转”。谁有那个时间呢？我们都得上班、照顾家庭、

处理生活的事务。 

那时我仍然受福音书画面的影响，总觉得“真正的门徒生活”就

是二十四小时围绕在老师身边，围着营火听祂讲道、看祂医病、见祂

与人谈话。可实际上，那三年半的时期是历史上独一无二的阶段。我

们今天无法再完全复制那种形式。 

当然，这并不意味着我们不该向成熟的基督徒学习。相反，我们

确实需要从那些比我们属灵生命更成熟的人身上学习，效法他们怎样

效法基督。这正是保罗所说的：“你们该效法我，像我效法基督一

样。”（哥林多前书 11 章 1节） 

保罗的意思是：当他行在基督的样式中时，我们也当跟随那样的

榜样。这样的门徒传承，应当一代又一代地继续下去。我们也应当成



为别人的榜样，带领他们走信仰的道路，教他们怎样行在主的道中。

但成为门徒，远不只是“跟随”某个人那么简单。 

从圣经的角度来看，“门徒”是什么意思？在福音书的广义用法

中，“门徒”有时指那些单纯跟随耶稣的人群。比如在《约翰福音》

第六章，当耶稣喂饱五千人、在海面上行走之后，许多人开始跟随祂，

这很自然，谁不想跟着这样的老师呢？ 

然而，按照现代“教会增长学”的标准，耶稣随后似乎犯了一个

“大错”，祂讲了一篇让人不喜欢的道。结果，如约翰所记（约翰福

音 6 章 66 节）：“从此他门徒中多有退去的，不再和他同行。”那

一节经文的编号甚至是“666”，虽然数字是后人加的，但颇有象征

意味，那些只是“表面跟随”的人，最终离开了。 

因此，“门徒”一词在这里其实是个宽泛的称呼。耶稣真正的门

徒，在最严格的意义上，指的是祂所拣选的十二个（后来成为十一位）

使徒，包括那位后来出卖祂的犹大，圣经也称他为“门徒”。 

但若要理解耶稣自己对“门徒”的定义，我们可以看路加福音 6

章 40 节：“学生不能高过先生。凡学成了的不过和先生一样。” 

耶稣在这里清楚地指出，门徒是被祂训练的人。祂是老师，我们

是学生。这里“学成了”在原文中是一个词，意思是“被成全、被装

备、被使之完全”。也就是说，耶稣正在使祂的门徒成为完全的人。 

祂借着什么来成全我们呢？就是借着祂的话语。神的话向我们启

示了基督自己。门徒的成长，离不开神的话语。 



如今有一些所谓“新兴教会”的思想，强调要“体验耶稣”，但

对“在话语中认识耶稣”兴趣不大。他们更注重感觉、经验、情绪，

而不是学习、真理、命题与教导。 

我曾经问过一个问题：如果你坐在屋里，耶稣就在后院，你可以

选择，要么与祂对话，要么去拥抱祂，你会选择哪一个？许多“新兴

派”的人会选择后者，“我要拥抱，而不是对话。”但真正的认识基

督、真正的门徒生命，始于祂的话语。 

约翰福音 8 章 31～32 节，耶稣对信祂的犹太人说：“你们若常

常遵守我的道，就真是我的门徒。你们必晓得真理，真理必叫你们

得以自由。”这就是门徒的核心定义：住在祂的道中。真正的门徒

把基督的话当作生命的根基、心灵的居所。 

因此，“门徒”在圣经的意义上，就是“学生”，但不是那种上

完课就回家的学生，而是与老师生命相连的学生。老师掌管他一切的

信仰与行为；老师教导他该信什么、该行什么。而在基督徒的生命中，

我们渴望在一切方面都像我们的老师，基督。 

最重要的是，真正的门徒相信耶稣关于祂自己的教导。若要强调

一点，这就是最关键的：门徒首先相信耶稣所教导的关于祂是谁。祂

是基督，是永生神的儿子；祂来是要寻找拯救失丧的人；祂舍命作多

人的赎价。 

真正的门徒相信耶稣是神的羔羊，为罪人被杀；相信祂的话：

“人子要上耶路撒冷去，为罪人受死。”这正是我们在领圣餐时所纪

念的核心，祂的身体为我们舍，祂的血为我们流，为赦免罪而立的约。



因此，门徒就是相信耶稣所教导一切真理的人，尤其是关于祂自己的

真理。简而言之，门徒，就是基督徒。 

值得注意的是，如果你查圣经中的“门徒”一词，它大量出现在

马太福音、马可福音、路加福音、约翰福音以及使徒行传中，但在使

徒行传之后的书卷中，“门徒”这个词就不再被使用了。 

在使徒行传 11 章，门徒首次被称为“基督徒”。也就是说，真

正的“门徒”，就是“基督徒”；“基督徒”这个称呼，最终取代了

“门徒”这个词。 

但人该如何顺服这项“使人作门徒”的命令呢？我们已经大致明

白什么是“门徒”，那么要如何“造就门徒”呢？或许有些人觉得那

只是个传说，但我第一次听到的时候是相信的，因为我这个人嘛，只

要事情听起来有意思，我就容易相信。 

你们听说过乌干达的独裁者伊迪·阿明吗？他可不是个好人，他

身边的人也同样凶残。听说他的一位心腹后来信了主，成为基督徒，

于是开始“造就门徒”，不过他用的方式只有一种，拿枪逼人。 

你不得不说，他的“热心”挺值得佩服，对吧？而且我也不怀疑，

对某些人来说，这种方式可能真的“挺有效”的，毕竟如果有人用枪

指着你传福音，你大概也会认真思考信仰问题了。 

不过我必须澄清一下，刚才那是玩笑，千万不要那样做。那绝对

是错的。 

那么，我们究竟该如何“造就门徒”呢？在具体谈之前，我们要



先注意一个事实：在“门徒造就门徒”的过程中，有一件非常重要的

事，那就是造就别人的人，那位“造就门徒的人”，本身必须具有某

种特别的品质。 

耶稣在约翰福音 13 章中说过一句大家都熟悉的话：“你们若有

彼此相爱的心，众人因此就认出你们是我的门徒了。”（约翰福音

13 章 35 节）一个真正造就门徒的人，必须在生命中表现出一种别人

能看见的特质，一种让人由衷说出“那个人一定是耶稣的门徒”的特

质。这特质是什么呢？是彼此相爱的心。 

门徒的生命，就是活出真爱的人生。至于“爱”究竟是什么，我

们将在之后讲论“十诫”的系列中详细说明。因为圣经告诉我们，真

正的爱不是模糊的情感，而是具体可定义的，它有客观的标准。爱神、

爱人，是最大的诫命（马太福音 22 章 37～39 节）；而“爱”的实际

表现，就是遵守神的诫命。 

我希望这听起来不会太冷漠，因为当我们真正明白神的诫命所显

明的爱时，我们自然会被那份真实的热情所点燃。使徒保罗在哥林多

前书 13 章整整一章里都在讲什么是爱，那是爱的教义，是爱的定义。 

耶稣也说，门徒就是那遵行我天父旨意的人（马太福音 12 章 50

节）。所以，当一个人成为门徒之后，他的生命自然要转向“造就门

徒”。他的言行举止、生活态度，都该反映出神所喜悦的样式。神愿

意祂的门徒，祂的使者、祂的代表，成为一种特定样式的人。 

我们是否在努力成为那样的人呢？那样的人是怎样的呢？他们充

满爱心、乐于给予、甘心服事、温柔、节制、谦卑、忍耐。当你遇到



困难仍能平静，当你在压力中仍能温柔服事，旁人就会想：“为什么

他能那样？若是我，早就失控了！” 

这正是耶稣所说的：“众人因此就认出你们是我的门徒了。”这

种爱，不只是情感层面的爱，而是一种具体的、可见的生命表现，包

含怜悯、忍耐、恩慈、信实、节制等一切属灵的德行。 

神越是赐下权柄，就越是要求祂的子民活出相应的圣洁。下周我

们要按立新的长老与执事，这是极大的责任。神非常在意谁代表祂说

话。 

我记得有位老师曾经对学生说：“如果你是基督徒学生，却不会

好好行为，那就别告诉别人你是基督徒。” 这话虽然直接，却很有

道理。因为他见过太多自称信主、却行事不端的人。 

身为基督徒，我们的品格可以使神得荣耀、使人得救赎；也可能

让神蒙羞、让人跌倒。 

保罗在罗马书 2 章对教会说：“你指着律法夸口，自己倒犯律法，

玷辱神吗？神的名在外邦人中，因你们受了亵渎，正如经上所记的。”

（罗马书 2 章 23～24 节）世人因信徒的行为不当，而讥笑、亵渎神

的名。这是何等严厉的指责。 

然而，我必须补充一点，仅仅做个好人是不够的。有人认为，只

要活出好行为，就能带人归主；但那种想法，其实极为傲慢。你若以

为，只要走进一个房间，人们看见你的光辉面容就会得救，那是多么

荒谬的想法！ 



我记得有位牧师说过一句很中肯的话：“若有人说，‘只要活出

福音，不必传讲’，那是极大的傲慢。” 

几周前，我听到某个基督教救援机构的一句口号：“分享福音，

如有必要，再用言语。” 听起来很动人，但其实错了。因为“福音”

本身就是“话语”。 

“福音”这个词希腊文意思是“好消息”。消息（news）若没有

“话语”，根本无法传达。除非你用哑剧演给人看，可就算你演哑剧，

你最终要让人猜出什么？还是“话语”。“福音”是神的救恩信息，

是关于耶稣基督为罪人死、为罪人复活的“好消息”。 

使徒行传 14 章 21 节说：“对那城里的人传了福音，使好些人作

门徒。就回路司得，以哥念，安提阿去。”（使徒行传 14 章 21 节） 

门徒是怎样被造就的？是借着神的话，借着福音的宣讲。在马可

福音记载的“大使命”中，这一点更加明确：“他又对他们说，你们

往普天下去，传福音给万民听。”（马可福音 16 章 15 节）可见，

“造就门徒”与“传讲福音”几乎是同义的。宣讲福音，就是造就门

徒。 

那福音是什么呢？是好消息，耶稣来为要寻找拯救失丧的人（路

加福音 19 章 10 节）；祂为罪人而死，使凡呼求祂名的人都必得救

（罗马书 10 章 13 节）。 

福音的信息是：那无罪的，替我们成为罪。好叫我们在他里面成

为神的义（哥林多后书 5 章 21 节）。福音就是神借着基督的宝血赦

免罪人，不是因我们的行为，乃是因基督在十字架上为我们所成就的



救赎。这正是人所必须听见的信息。 

保罗在罗马书中解释他为何迫切要传福音：“我不以福音为耻，

这福音本是神的大能，要救一切相信的。”（罗马书 1章 16 节）他

深知，神救赎人的方式，就是借着那看似“愚拙”的信息，那就是十

字架的信息。 

当希腊哲学思想影响哥林多教会时，保罗反讽地写道：“世人

凭自己的智慧，既不认识神，神就乐意用人所当作愚拙的道理，拯

救那些信的人。”（哥林多前书 1 章 21 节） 

这就是保罗的使命宣言，“那被传的道理，看似愚拙，却是神的

大能”。 

约翰施洗时来传讲福音；耶稣来时也“走遍各城各乡，教训人，

宣讲天国的福音”。他们都在“教导”和“宣讲”。 

他们当然也行善，但核心使命始终是宣讲神的话，因为唯有福音，

能使人成为门徒。我们知道耶稣完全成全了诸般的义，祂所行的一切

都蒙父神的喜悦。 

但超越这一切的核心信息是：耶稣来，是要将祂的百姓从罪恶中

拯救出来。（马太福音 1 章 21 节） 

这才是福音的核心信息。若失去了这信息，我们所传的一切都毫

无意义。若没有这一点，一切讲论都随着死亡而终结。这信息才是永

恒国度的永恒信息。 

保罗在罗马书 10 章 14～17 节这样说：“然而，人未曾信祂，



怎能求祂呢？未曾听见祂，怎能信祂呢？没有传道的，怎能听见呢？

若没有奉差遣，怎能传道呢？如经上所记：‘报福音、传喜信的人，

他们的脚踪何等佳美！’只是人没有都听从福音，因为以赛亚说：

‘主啊，我们所传的有谁信呢？’可见信道是从听道来的，听道是

从基督的话来的。” 

保罗提出这一连串的反问句，其隐含的答案都是：“他们不能。”

人若没有听见，就不能信；若无人传讲，就不会听见。而人如何听见

福音？正是借着神的话，借着传道者宣讲的信息。这，就是造就门徒

的方式。 

这也是初代教会的实践。那时，神天天将得救的人数加给教会。

这些信徒恒心遵守使徒的教训、彼此交接、擘饼、祷告（使徒行传 2

章 42～47 节）。他们在真理与团契中彼此相爱，外人也因此看出他

们的生命不同。路加记载说：“他们得众民的喜爱，主将得救的人天

天加给他们。” 

弟兄姊妹，福音就是你的朋友来到教会时应该听见的内容。福音，

也应该是你自己每次来到教会时所听见的内容。若有一天我讲道而没

有传讲福音，你们必须拉我到后台来当面提醒我，“保罗牧师，我们

需要听到福音。” 

接下来我们会有一系列关于律法和诫命的讲道，如果我连续十六

个星期都只讲律法、道德、责任，而你们从未听到福音，那请务必有

人写信提醒我：“牧师，我们需要一些福音！” 

因为圣经说：律法若没有福音，只是死亡的执事。（参哥林多后



书 3 章 6～7 节）若你在讲道中只听到“如何行事为人”、“如何作

好公民”、“如何作好父亲”，这些固然是好事，但若没有福音作根

基，那只会带来定罪与死亡。 

唯有福音，是生命的执事。 

唯有借着福音，神得着荣耀； 

唯有借着福音，罪人得着救赎。 

福音，就是造就门徒的途径。 

让我们祷告： 

在天上的父啊，我们祈求，愿我们的教会常常以基督为中心，之

后我们要领受圣礼，饼与杯。愿我们心中所记念、口中所传扬的，永

远是那位被钉、复活、升天的主耶稣基督。 

求祢使我们成为一间不断宣扬祢恩典与怜悯的教会，向那迫切需

要救恩的人传扬慈爱的神。 

愿这信息珍藏在我们心中，也正如今日所读的大卫所言：“我就

把你的道指教有过犯的人。罪人必归顺你。”（诗篇 51 章 13 节）使

我们所传的信息，带领罪人悔改，成为主的门徒。 

我们如此祷告，奉主耶稣基督的名，阿们。 


