
healingwings.net 

 马太福音系列讲道 140 

我就常与你们同在 
马太福音 28 章 18～20 节 

维保罗牧师 2009 年 5 月 3 日 

翻译：甘晓春 2025 年 10 月 11 日 

 

今天的经文是马太福音 28 章 18 至 20 节，现在请听神的话语： 

“耶稣进前来，对他们说，天上，地下所有的权柄，都赐给我

了。所以你们要去，使万民作我的门徒，奉父子圣灵的名，给他们

施洗。凡我所吩咐你们的，都教训他们遵守，我就常与你们同在，

直到世界的末了。” 

这是神的话语，让我们祷告： 

天父，我们祈求，当我们来到这卷福音书最后一篇信息时，求祢

帮助我们真正明白主耶稣所赐下的这伟大应许。求祢开启我们的心思

意念，使我们认识那藉着祢儿子耶稣基督所显出的活神的大能。奉祂

的名祈求，阿们。 

作为父亲、教练或牧师，当我想要人特别留心我接下来要说的话

时，我常会说：“现在注意听”，或是“如果你只记得一件事，就记

得这件”。有时候我看见人们注意力不集中，尤其是小孩子，很难专

注听讲，我会轻轻捧起他的小脸，让他的眼睛对着我说：“听爸爸

https://healingwings.net/


说。”当然，他的眼神常还是飘来飘去，我就说：“看着爸爸。” 

主耶稣在祂要特别强调某些话时，也会用类似的方式引起人注意。

祂会说：“我实在地告诉你们。”有时祂说两遍，“我实实在在地告

诉你们。”在不同译本中，有时译作“我确实告诉你们”，或干脆译

作“阿们，阿们，我告诉你们”。我们常在祷告的末尾说“阿们”，

但耶稣在祂要说的重要话开头就说“阿们”。 

在这里，耶稣所用的另一个字是“看哪”，或者“注意看”，在

希腊文中有一种“你要留心”的意味。马太记载耶稣的最后一句话时，

就是以这样的呼唤开头，好像在说：前面我所说的一切，都必须在这

最后 15 个字的光中去理解，“我就常与你们同在，直到世界的末

了。” 

当我们回顾这段被称为“大使命”的经文时，会发现耶稣在颁布

使命之前，先有一个序言。祂宣告祂自己的使命已经得胜，“天上地

下所有的权柄都赐给我了。”祂从死里复活，升到父的右边，远超一

切执政的、掌权的、有能的、主治的，以及一切有名的。 

因此，带着这权柄的确据，基督徒蒙召去使万民作主的门徒。这

里的“去”并不只是地理意义上的出发，而是指“无论你走到哪里”，

都要活出使命。而造就门徒的方式，是借着传讲福音。事实上，在平

行的经文中，这个命令被直接表达为“去传福音”。 

福音的对象是“万民”，也就是所有的人。一个人成为门徒之后，

外在的印证就是受洗。洗礼是与基督联合的记号与印证，是重生、罪

得赦免以及进入新顺服之生命的象征。 



“大使命”的最后部分，是我们对主命令的回应：“凡我所吩咐

你们的，都教训他们遵守。”在接下来的日子里，我们会继续查考神

的诫命，明白主吩咐我们遵守的一切事。 

但今天，当我们走到马太福音的终点，我们要思想的是主耶稣荣

耀的应许，祂的同在，永不止息。耶稣与我们同在，每一天、每一刻。 

主耶稣曾被钉十字架，复活之后，这位战胜死亡的救主在地上与

门徒相处一段时间。但不久之后，祂要升天，不再以肉身同在。耶稣

却告诉他们，这对教会反而是益处（约翰福音 16 章 7 节）。换句话

说，祂的升天并非使我们失去什么，而是带来更大的祝福。 

我们常会想：若是耶稣不升天，留在地上与我们同住，那该多好？

我们可以让祂住在我们家里，有疑问就直接问祂。这样的想法似乎很

自然。然而，耶稣在这里明确指出，这样想是错误的。祂说：“我自

己必与你们同在。” 

原文的语气极为强调，几乎像是说：“我，就是我自己，将与你

们同在。”这不是未来式的“我将要与你们同在”，而是现在进行的

“我与你们同在”。而且那句“常与你们同在”更准确地翻译，应是

“与你们每一天同在”。 

我在主持婚礼时常引用誓词：“我要常常为神赐给我的配偶感谢

祂。”早年我写的是“我每日感谢神”，后来一对新人跟我说：“牧

师，我们可能不敢立这样的誓，因为万一有一天我们病了或忘了，就

违约了。”于是我把“每日”改成“常常”。因为“每日”太严格，

而“常常”稍宽松一些。 



然而，耶稣的应许不需要这样的妥协。祂能毫无保留地说：“我

与你们同在每一天。”诗篇 139 篇如此美丽地表达了这真理：“我

往那里去躲避你的灵。我往那里逃躲避你的面。我若升到天上，你

在那里。我若在阴间下榻，你也在那里。我若展开清晨的翅膀，飞

到海极居住。就是在那里，你的手必引导我，你的右手，也必扶持

我。”（诗篇 139 章 7～10 节） 

耶稣时刻与我们同在，无论白昼黑夜。没有一刻祂不看顾我们的

脚步。祂的同在不间断，不远离。 

耶稣也在我们“平凡的日子”里与我们同在。虽然这句应许的背

景是“大使命”的差遣，是在宣教的场景中说的，但我们不能忽略祂

在我们日常生活中同样真实的同在。这里“平凡”并非“无聊”的意

思，而是指“属地的、日常的”。 

在使徒行传 18 章 9～11 节中，我们看到主在异象中对保罗说：

“不要怕，只管讲，不要闭口。有我与你同在，必没有人下手害你。

因为在这城里我有许多的百姓。”结果，保罗就在哥林多住了一年

零六个月，专心讲神的道。 

主耶稣怎样与保罗同在呢？祂说：“因为在这城里我有许多的百

姓。”换言之，主藉着祂的子民，使祂的同在在保罗身上得以显明。 

的确，主的同在首先是属灵的，祂藉着圣灵住在我们里面。但这

同在也包括祂身为万王之王、万主之主的治理与权能。正如《威斯敏

斯特大要理问答》所总结的那样：祂是我们的君王，祂抑制并胜过我

们一切的仇敌，以大能安排万事，使之成就祂的荣耀和我们的益处；



同时也要向那些不认识神、不顺从福音的人施行公义的报应。 

有时我们觉得自己处在劣势，好像在失去。身为基督徒，在这个

迅速背离基督、嘲笑信仰的文化中，我们常觉得孤单无力。但请记得：

我们今天所处的处境，远比第一世纪的教会轻省。那时的信徒人数极

少，环境敌对；然而他们靠着主的同在，福音仍然传遍了世界。 

因此，主耶稣所应许的这句话，不只是安慰，更是宣告，“看哪，

我与你们每一天同在，直到世界的末了。” 

在过去这些年里，我们回顾我们国家的领袖们，也许他们在口头

上、名义上承认自己相信神，无论你如何评价这一点，我们可以肯定

地说，我们国家的领袖远没有基督和使徒保罗时代的领袖那样不敬虔。

那时的凯撒们是极其残暴的暴君，从尼禄到该尤等人，不一而足。然

而，正是在那样的背景下，教会渺小至极，被当时世界上最强大的帝

国压在脚下，使徒约翰却写道：耶稣“为世上君王元首者”（启示录

1 章 5 节）。 

神兴起君王，也使君王衰败，正如但以理书所言：这是要“叫世

人知道至高者在人的国中掌权”（但以理书 4 章 17 节）。 

我认为我们必须谨慎，不要把这些真理仅仅看作是抽象的、属灵

层面的事情。当然，属灵的层面极为宝贵。当保罗说神将“天上各样

属灵的福气”赐给我们（以弗所书 1 章 3节），那无疑是最荣耀的信

息之一。但我们也必须承认，我们的王，这位万王之王、荣耀的主，

不仅在属天的国度中掌权，也在属世的国度中掌权。 

正是这个真理，使保罗在被囚禁时仍能得安慰，因为他知道谁才



是真正的狱卒。正是这个真理，使约瑟在坑中、在监狱中仍然平安，

因为他深知是谁在安排一切。约瑟岂会想：“我的神掌管属灵的世界，

但属物质的世界另有其神”？绝不！他知道，这位神同时统管天上与

人间，祂是万王之王。 

弟兄姊妹，耶稣与祂的百姓同在，不论是大事小事，属灵的事或

物质的事。基督的同在，并非只在君王的宫廷里，也不只显于世人眼

中所谓的重要事件。祂在细微之处与我们同在，也在宏大的计划中与

我们同在。 

正如诗篇所说：“神是我们的避难所，是我们的力量，是我们

在患难中随时的帮助。”（诗篇 46 章 1 节）路德正是因这真理写下

那首伟大的赞美诗：“上主是我坚固保障。”藉着祂圣灵的大能和祂

护理的手，主耶稣在祂忠心的子民一切经历中与他们同在，无论事情

多大或多小。 

事实上，若祂仍以肉身存在，这样的同在几乎是不可能实现的。

祂要住在哪里？谁能一通电话就找到祂？那是不现实的。 

接着，我们要思想主与我们同在于使命之中。大使命的背景本身

就是宣教的背景，“所以你们要去，使万民作我的门徒，奉父子圣灵

的名，给他们施洗。凡我所吩咐你们的，都教训他们遵守”。这正是

“我就常与你们同在”这句话所处的语境。 

在这里，那代词“我”应当被强调，“我与你们同在”。这“我”

指的是耶稣自己。是“耶和华的热心”成就祂国度的扩展和创造的救

赎（以赛亚书 9 章 6～7 节）。圣经里处处有这种强烈的对比，“若



不是耶和华建造房屋，建造的人就枉然劳力”（诗篇 127 章 1 节）。

人确实在建造房屋，但那不仅仅指木石的房屋，更指我们的思想体系、

我们的生活方式、我们的信念、我们的依靠。若不是主在其中，人所

有的努力终将徒然。 

然而，我们已经说过，基督如今升天了。那么，祂如何仍然在执

行这项使命呢？当然，我们祈求主治理祂的教会，使教会不是由人治

理，而是由基督自己治理。然而，教会确实有长老会、有议会、有作

决策的人。我们会问：既然人作决定，那神是否仍在作决定？是否只

有当神“直接”行动时，祂才在掌权？事实上，圣经的见证恰恰相反，

神常藉着人工作。祂的作为虽经由人，却仍然是祂自己的作为。 

因此，那句“耶和华的热心必成就这事”（以赛亚书 9章 7 节），

正指着基督国度的推进与祂创造的救赎。若有人企图在离开那位“我

就是”的基督之下去赎回世界、带来祝福，那将是愚昧的徒劳，注定

失败。 

基督宣告祂的同在，乃是带着能力的语气，提醒门徒：离了祂，

他们便一无所能。若不是主在做，纵然我们暂时看来有所成就，最终

不过是虚空。 

我们必须避免非尼哈和何弗尼的愚昧，那两位悖逆的祭司，他们

擅自将约柜抬入战场，以为这样就能得胜。神并未吩咐他们那样做，

结果他们不仅战败、丧命，连约柜也被掳走。那代表神同在的圣物竟

落入不敬虔之人手中。难道我们不能说，当今教会在某种意义上也陷

入相似的危险吗？ 



于是我们必须反思：主的应许是“我与你们同在”，但在什么意

义上，这同在可能失落？我们是否可能使祂的同在离开？ 

弟兄姊妹，我们必须谨慎，不要以为“我与你们同在”中的“你

们”指的是所有人。圣经清楚提到，有人要“同心起来敌挡耶和华并

祂的受膏者”（诗篇 2 章 2节）。启示录 2 章 5 节里，耶稣警告说：

“若不悔改，我就把你的灯台从原处挪去。”意思是说：我不再与你

同在，我要带走我的光。 

这些教会做错了什么？我们能从他们身上学到什么？那些教会失

去了对基督的爱，忽略了祂话语的传讲和圣礼的施行，这些都是主亲

自设立、为要使我们不断记念祂的。缺少这些，教会就失去了主的同

在，也失去了祂的恩宠。若无真理的道、无圣礼的记号、无对基督与

弟兄的爱，那地方就只是空壳。 

在一个被希腊哲学和人的自信充满的世界里，使徒保罗以清醒的

笔触矫正人的骄傲。他在哥林多前书 2 章 1～2 节写道：“弟兄们，

从前我到你们那里去，并没有用高言大智对你们宣传神的奥秘。因

为我曾定了主意，在你们中间不知道别的，只知道耶稣基督，并他

钉十字架。” 

弟兄姊妹，虽然基督是神真正而终极的先知，但若要祂的同在继

续在祂的教会中，祂的子民不仅要信祂所教导的内容，爱神、爱人、

行善，更要信祂是谁，信祂所成就的，祂是那除去世人罪孽的神的羔

羊。 

在当今的文化中，人们常愿意模仿耶稣的善行。世人定义教会时，



说那是一群做好事、帮助他人的人。这当然是对的，我们也说“阿

们”。但世人很少把教会定义为那群因基督的宝血得蒙救赎的罪人。

可这才是耶稣最关注的。 

当耶稣问彼得：“你说我是谁？”祂关心的并不是“人怎样看我

的教导”，而是“人怎样认识我这位主”。彼得回答说：“你是基督，

是永生神的儿子。”耶稣说：“西门巴约拿，你是有福的，因为这不

是属血肉的指示你的，乃是我在天上的父指示的。”（马太福音 16

章 16～17 节），这是神的启示。 

弟兄姊妹，神是否也这样向你显明了？你是否确知，耶稣就是基

督，永生神的儿子？祂是你唯一的救赎与盼望。 

基督的同在，不仅在当时应验于使徒身上，也继续在他们的工作

中延续。主耶稣在大使命中应许的“我与你们同在”，首先是向使徒

说的，但这应许也延伸到他们所建立的教会，延伸到我们。 

因此，若我们渴望主的同在，就必须事奉那位真实的基督，那位

藉着圣经启示、藉着圣礼施行的基督。教会必须真诚地爱神、爱人，

信祂是谁，信祂所成就的一切。唯有如此，我们才能确知：祂真正在

我们中间。 

我认为，当耶稣说“祂与你们同在”时，祂的意思不仅是与那些

使徒同在，更是与他们的信息同在。我们有时会听到“使徒性的教会”

这样的说法。其实我主张，所有真正的教会都是使徒性的教会。就像

有人问我：“你们的教会是被圣灵充满的吗？”，我知道他们的意思，

但我通常会回答：“如果一个教会不是被圣灵充满的，那它还能算是



教会吗？”这时，他们往往会说：“你知道我是什么意思。”而我就

会请他们解释：如果我们没有表现出某种灵恩的外在恩赐，又怎么就

成了“不属灵”的教会呢？ 

我也同样主张，凡是真正的教会，都是使徒性的教会。并不是说

今日仍有使徒存在，我相信最后一位使徒在两千年前就已经离世了。

成为使徒的条件之一，是必须亲眼见过复活的基督。使徒保罗之所以

能为自己的使徒身份辩护，是因为他曾经历那超凡的异象，见过复活

的主，并且行过神迹奇事。甚至保罗自己都曾质疑过自己的使徒身份。

因此，我相信使徒的职分早已结束。然而，这并不意味着今日的教会

就不能是“使徒性的”。 

因为根据保罗的教导，教会的根基是“使徒和先知”（以弗所书

2 章 20 节）。所以，一个“使徒性的教会”，就是一个相信神话语

的教会，一个持守使徒所传信息的教会，那信息如今已写在圣经之中，

放在我们许多人手中、膝上。基督的同在，正是借着祂的话语在祂的

教会中延续。 

耶稣曾说：“我还与你们同住的时候，已将这些话对你们说了。

但保惠师，就是父因我的名所要差来的圣灵，他要将一切的事，指

教你们，并且要叫你们想起我对你们所说的一切话。”（约翰福音

14 章 25～26 节） 

有人误解这段经文，以为这意味着我们今天就不必再学习，因为

神会在关键时刻让我们想起一切真理。但这并非经文原意。主的意思

是：那些曾与祂同在三年的使徒，在耶稣升天之后，圣灵要降临在他



们身上，使他们能无误地想起耶稣所教导的一切，并忠实地记录下来。

于是，我们今日手中的圣经，就是那不朽的信息。 

耶稣在这里所说的，是祂的话语如何代代相传、历世不息。我相

信，这也是五旬节事件的核心意义：在那混乱的场景中，圣灵降临，

使各国的人都能听懂同一篇信息，基督的福音，用自己的语言听明白

神的作为。基督借着祂的话语和圣灵的同在，继续在世界中运行。 

主在约翰福音 16 章 7～15 节中这样说： 

“然而我将真情告诉你们。我去是与你们有益的。我若不去，

保惠师就不到你们这里来。我若去，就差他来。他既来了，就要叫

世人为罪，为义，为审判，自己责备自己。为罪，是因他们不信我。

为义，是因我往父那里去，你们就不再见我。为审判，是因这世界

的王受了审判。我还有好些事要告诉你们，但你们现在担当不了。

只等真理的圣灵来了，他要引导你们明白一切的真理。因为他不是

凭自己说的，乃是把他所听见的都说出来。并要把将来的事告诉你

们。他要荣耀我。因为他要将受于我的，告诉你们。凡父所有的，

都是我的，所以我说，他要将受于我的，告诉你们。” 

在这里，圣灵从父与子而出，通过神所赐的话语运行。正是借着

这话语，主责备世人的罪，显明公义，并执行审判；正是借着这话语，

神的恩典临到我们。朋友们，基督的同在就在这话语之中。 

我认为，我们有时过分强调“耶稣肉身的存在”，好像祂的肉身

在世就比如今的属灵同在更有益。但其实，耶稣取了肉身的最大意义，

不在于让我们能与祂面对面交谈、拥抱祂或注视祂的目光，而在于祂



能在肉身上为我们死在十字架上，并复活得胜。保罗也说：“虽然凭

着外貌认过基督，如今却不再这样认他了。”（哥林多后书 5 章 16

节）如果祂今日以肉身在我们中间，我们也未必能认出祂来。圣经说，

祂的外貌并无佳形美容使我们羡慕祂（以赛亚书 53 章 2节）。 

我们在查经班里曾讨论过这个问题：如今流传的“耶稣画像”不

过寥寥数种，人们一看到就说“那是耶稣”。可这些画像上真的写着

祂的名字吗？我们只是按自己的想象塑造一个“我所愿意的耶稣”。

假如我说，或许伍迪·艾伦更像耶稣，你们可能会笑。但别忘了，他

是犹太人，而耶稣也是。照圣经看，他或许比电影里那位金发蓝眼的

演员更接近真实。我们往往坚持要让耶稣“看起来像我们想要的样

子”，但这不过是人的投射。耶稣的宝贵，不在于外貌，而在于祂的

信息，祂是谁，祂所成就的救赎。 

如今，这一切必要的真理都已赐给我们。耶稣没有让祂的教会成

为孤儿。祂仍然与教会同在，只要教会忠心完成祂所托付的使命。要

让圣灵在这失丧堕落的世界中施行救赎，基督必须藉着祂的话语得荣

耀；教会必须认识她的主与救赎主。 

当我们打开圣经，传讲那位真实的基督，并遵守祂所设立的圣礼，

我们就能体会到这同在。愿我们都明白：教会若只剩下社会救济和善

行，却忽略了救恩的信息，那就失去了她存在的核心。教会若离弃真

理，只剩下慈善，就再也不是基督的身体。 

坚守神的话语，从来不是自然的事；它常常与本能相悖。世界，

甚至有些自称为教会的人，也会试图削弱基督真理的重要性，说：



“别再为教义争辩了，去多做些好事吧。”但若你细读福音书就会发

现，几乎每一次耶稣开口，都在面对错误的教义、偏离的信仰。祂的

争论几乎都关乎“你们信什么”。 

保罗特别强调，要尊重那些劳苦传道教导人的人（提摩太前书 5

章 17 节）。持守真理需要思想、努力、恒心；这并非出于本性。犹

大也劝勉我们“要为从前一次交付圣徒的真道竭力争辩”（犹大书 3

节）。这场争战既是对抗世界，也是与我们自己旧性情的争战，因为

世界总想淡化“基督并祂钉十字架”的信息。 

最后，耶稣应许祂要与我们同在，直到完成祂的计划，“直到世

界的末了”。祂是信实、忍耐的主。人会疲乏，会灰心，会偏离异路；

但基督不会。祂完全为人，也完全为神。正如以赛亚所言： 

“你岂不曾知道吗？你岂不曾听见吗？永在的神耶和华，创造

地极的主，并不疲乏，也不困倦。他的智慧无法测度。疲乏的，他

赐能力。软弱的，他加力量。就是少年人也要疲乏困倦，强壮的也

必全然跌倒。但那等候耶和华的，必从新得力，他们必如鹰展翅上

腾，他们奔跑却不困倦，行走却不疲乏。”（以赛亚书 40 章 28～31

节） 

我曾看过一部纪录片，讲一家日本公司立下了长达 250 年的商业

计划。然而，仅仅四十年后，他们就遇到了无法预料的困难，计划逐

渐崩塌。世上没有人能预见未来两百五十年将会如何。 

但神的救赎计划绝不会如此。即便面对艰难与沮丧，我们仍能确

知：基督的应许永不落空，祂必与那些行在真理中的人同在。主的计



划荣耀而不可挫败。祂对教会的信息是：坚守原有的真道。不要追求

花样，不要因潮流而妥协，不要慌乱。坚持我的信息，我的国度必然

得胜。 

这信息或许不受欢迎，不够“现代”，不够“前卫”，但它必永

远长存。主的国度永无穷尽。正如保罗所说：“既是这样，还有什

么说的呢？神若帮助我们，谁能敌挡我们呢？”（罗马书 8 章 31 节） 

让我们祷告： 

在天的父啊，我们祈求祢赐给我们坚定的心，使我们在基督里永

不动摇，单单信靠祂，得着与祢和好的平安与救赎。愿我们一切的思

想、言语与行为，都从祂的智慧而来。父啊，求祢看顾祢的教会，使

我们不偏左、不偏右，惟独遵行祢的旨意。祢独知道该如何向这失丧

的世界显明祢自己。求祢赦免我们那些自以为聪明的“创新”，赦免

我们试图改进那原本完美的信息，耶稣基督钉十字架、复活、升天，

如今掌管万有并施行救赎的信息。感谢祢，父啊，竟将我们纳入祢荣

耀的计划。求祢帮助我们，成为祢恩典的忠心管家。 

奉主耶稣基督的名祷告，阿们。 


